It is impossible to study the chief secondary works on Dharmasastra without becoming aware of the importance of Laksmidhara's treatise and a longing to study it. The feeling had long been mine but the publication of the nibandha seemed impossible of realisation. Early in 1934, however, by a fortunate accident, I was honoured with an audience by His Highness the late Mahārāja of Baroda, Sir Sayaji Rao Gaekwad, wellcharacterised as "the Vikramaditya of our Age." The Prime Minister, Sir V. T. Krishnamachari, K.C.I.E. was present at the interview. A gracious invitation was extended to me to edit some works for the Gaekwad's Oriental Series. An explanation of the importance of the Krtva-Kalbataru, its size, rarity and fitness to figure in that great series aroused the interest of His Highness, who expressed a wish to have all facilities given me to edit the work properly. The chief difficulty had been that of obtaining the manuscript of the nibandha from the Udaipur Palace. The Prime Minister applied for the loan of the manuscript. The Udaipur authorities promised to see if it was still in existence. After further correspondence, and a personal recommendation to His Highness the Maharana by Col. Sir Donald Field, C.I.E. (now Prime Minister of Jodhpur) supporting the application for the loan of the manuscript. the promise of the early supply of a transcript of the entire mbandha was received. The transcript was despatched in July, 1935, and was received by me on the day on which I assumed charge of the Principalship of the Central Hindu College in the Benares Hindu University.

An examination of the manuscript revealed its very detective state. It became clear that the publication of parts of it, for which there was no second manuscript, would have to he over on the chance of an assiduous search revealing the existence of further copies. I also found that it had been extensively laid under contribution by later writers like Hemādri, Candesvara and

Mitra Misra. It seemed possible to derive help in the elucidation of obscure passages in the Krtva-Kalpataru from the digests composed by these later writers wherever their works covered the ground previously traversed by Laksmidhara. A search for further manuscripts was begun at once. Press copies of the entire work were made and kept in readiness for collation with manuscripts that might be secured. To postpone the editing of the nibandha till all known manuscripts were secured for comparison would have hung up publication for years. Accordingly, I decided on proceeding with the editing of such kandas as could be dealt with on the basis of accessible manuscripts. In this way, five kandas were edited and sent to the press, viz., Dana, Rajadharma, Tirtha, Moksa and Grhastha. For some of these, fresh manuscripts became available, either when the printing was proceeding, or after the printing of the text had been completed. In such cases, the variant readings of the new manuscripts were either incorporated in footnotes or reproduced in appendices. A manuscript for each of two missing sections of the Digest, unhappily incomplete, which are not represented in the Udaipur set, was discovered. They have to stand over till fresh exploration or a fortunate chance provides fresh manuscripts that would fill in the gaps in the manuscripts so secured.

The first of the sections to be completed, after the utilisation of every manuscript known to be in existence, is the Danakāṇḍa. It is now released. The last of the manuscripts to be utilised for it was discovered in the Junior Bhonsle Rāj Library in 1939. Its readings were collected and printed as a final appendix. Before it could be completed by the addition of appropriate introductions on the Krtya-Kalpataru in general, and on Danakāṇḍa in particular, work that would not permit of any other pursuit intervened. It absorbed all my time. When release came a year ago, impaired health caused further.

delay. It was thus possible to resume the work and complete it only recently.

As now presented, the first of the sections of the great Digest of Lakşmīdhara to be published is really its fifth part. It is issued with the full complement of textual variants, footnotes indicating the "obligations" of later writers like Hemādri to Laşmīdhara's work, appendices identifying the Vedic mantras cited in the text as well as the quotations from smrtis, Epics and Puranas, and collecting the pratignah or visaya-nırdes'a of later treatises on Dana, like those of Ballala Sena, Hemadri, Candes vara, Madanasimha, Dalapati, and Mitra Misra, and enumerating known works on Dana. The purpose of the extracts on pratajiia is to show the way in which Laksmidhara's work was amplified, amended or developed by later writers. Of the later treatises on Dana, Ballala Sena's Dandsagara has been published partially but the greater part of it remains unprinted. The others, with the exception of Hemadri's Danakhanda, are not yet printed. For the comparative study of Dana all of them are needed along with several other works available either in print or in script. The preparation of copies (and in one case of photographs) of these, which are so necessary for a comprehension of the evolution of Dana literature, has involved much labour, time and expense. The need to study them has also delayed the present publication. But it seemed well worth while to face the delay rather than follow the practice of publishing, without comparative studies involving such preliminary work, what are in effect nothing more than copies in print of manuscripts, with all their defects unremoved.

The Introduction prefixed to the Danakanda of the Kṛṭya-Kalpataru falls into two parts. The first treats of the Digest and its author, and the second of the Danakanda specifically and in relation to the evolution of the literature of Gifts. In the former, the information that can now be gathered about Laksmidhara, his patron

king Govindacandra and the Krya-Kalpataru are summarised, and the time-relation of Laksmīdhara's work to the famóus Milākṣarā of his contemporary Vijāānes vara and to the commentary of Aparārka is discussed on data not previously utilised. My conclusions are at variance with the views now holding the field, and advocated by writers of authority like Mr. P. V. Kane, but they are believed to rest on evidence which can not be lightly rejected or refuted. My aim in the Introduction has been to present part of a sketch, founded on a comparative study of the nibandha of which one section is now published (from among fourteen) of the Indian view of life as cherished by those who felt the urge to expound it in great digests, both as a personal duty and as an obligation of Rajadharma in its narrower and wider senses.

The general introduction on the Kṛṭya-Kalbataru and Lakṣmīdhara is largely a recast of two papers which appeared some months ago in the volume commemorating the Silver Jubilee of the Madras Law Journal.

The duty remains to state my obligations. They are naturally heaviest to His Highness the late Mahārāia Gaekwad of Baroda for graciously approving of the inclusion of the nihandha in the Gaekwad's Oriental Series and in commanding the provision of the necessary facilities, to His Highness the Maharana of Udaipur for sanctioning the preparation and supply of a careful transcript of all the twelve kandas in the Palace Library at Udaipur, and to Sir V. T. Krishnamacharya K.C.I.E., for the warm interest he has taken in the work from its inception, for the freedom given to the editor to select his own printers and choose a format that would be worthy of so important a work and of the series in which it would appear, and for securing for my use manuscripts or transcripts of the Krtya-Kalpataru that would not have been available to me without his intercession. Dr. B. Bhattacarya, the learned Director of the Oriental Institute and the General Editor of the Gaekwad's Oriental helped by my former pupil and colleague, Mr. A. N. Krishna Aiyangar, M.A., L.T., now of the Adyar Library, while in the work of collating my press copy with manuscripts in Maithili, in interpreting difficult passages in the text and in comprehending srauta-prayaga, my debt is heavy to my friend and former colleague Mahāmahōpādhyāya Pandit A. Chinnaswamı Sastri, Principal of the College of Theology in the Benares Hindu University, and his Assistant, Minamsacarya Paṭṭahhitāma Sāstri. In preparing the bibliography of Dāna literature I have received help from Dr. V. Raghavan, M.A., Ph. D., of the University of Madras and of course from Mr. Kane's exhaustive list.

Vasumatīvilāsa, Mylapore 19th November 1941

K. V. RANGASWAMI

## 1 CONTENTS

|        |                        |          |            |         |        | PAG  |
|--------|------------------------|----------|------------|---------|--------|------|
| PREI   | ACE .                  |          |            |         |        | •    |
| Intro  | duction I: Lakşmid     | hara and | the Krty   | a-Kalpa | taru . |      |
| Note   | A: Verses introduci    | ng the I | Krtya-Kalı | pataru  |        | . 4  |
| Intro  | duction II: Dāna-K     | alpataru |            |         |        | . 5  |
| Note   | B: Digests anterior    | to the K | rtya-Kalp  | ataru   |        | . 12 |
| Note   | C: Manuscripts of      | the D    | ānakāņda   | of the  | Krtya- |      |
|        | Kalpataru              |          |            |         |        | 12-  |
| Note   | D: List of Works       | on Dāna  |            |         |        | 127  |
|        |                        |          |            |         |        |      |
| - दानक | <b>ाण्डविषयस्</b> चिका |          |            |         |        |      |
|        |                        |          |            |         |        |      |
|        | मङ्गलाचरणम् .          | •        | •          | •       | •      | 8    |
|        | विषयनिर्देशः •         | -        | •          | •       | •      | 3    |
| ζ.     | दानस्रह्मपम्           | •        | •          | •       | •      | 3    |
| ₹.     | देयादेयानि .           | •        | •          | •       | •      | १६   |
| ₹.     | पात्रलक्षणम् .         |          |            | •       |        | २६   |
| 8.     | महादानानि .            |          |            |         | ४९-    | -११९ |
|        | (१) तुङापुरुषदानवि     |          |            |         |        | ٩ १  |
|        | (२) हिरण्यगर्भदानवि    | धिः      |            |         |        | ६३   |
|        | (३) ब्रह्माण्डदानम्    |          | •          |         | •      | ६७   |
|        | (४) कल्पपादपदानम       | ţ.       |            |         |        | ७१   |
|        | (५) गोसहस्रदानम्       | •        |            | •       | •      | હ    |
|        | (६) कामधेनुदानम्       | •        |            | •       | •      | ৩८   |
|        | (७) हिरण्याश्वदानम्    |          |            | •       | •      | ८१   |
|        | (८) अश्वरथदानम्        |          | •          |         | •      | ८३   |
|        | (९) हेमहस्तिरथदानम     | ξ        | •          |         |        | ८६ . |

|                                       |   |       | PAGE             |
|---------------------------------------|---|-------|------------------|
| (१०) पश्चलङ्गलदानम् •                 |   |       | ٠                |
| (११) पृथ्वीदानम्                      |   |       |                  |
| (१२) विश्वचकदानम्                     |   |       | . ९५             |
| (१३) कल्पलतादानम्                     |   |       |                  |
| (१४) सप्तसागरदानम् •                  |   |       | . १०१            |
| (१५) रत्नवेनुदानम्                    |   |       | . १०४            |
| (१६) महाभूतघटदानम्                    |   |       | . १০৩            |
| पद्मपुराणोक्त ब्रह्माण्डदानम् .       |   |       | . ११०            |
| कालिकापुराणोक्त गोसहस्रदानम्          |   |       | . {{3            |
| बादिखपुराणोक्त गासहखदानम्             |   |       | . ११६            |
| महामारतोत्तः गोसहस्रदानम्             |   |       | . ११८            |
| पर्वतदानानि .                         |   | *     | 330-180          |
| (१) धान्याचळदानम् .                   |   |       | . १२०            |
| (२) खवणाचलदानम् .                     |   |       | . १२८            |
| (३) गुडपर्वतदानम                      |   |       | - १२९            |
| (४) कनकाचलदानम् .                     |   |       | . १३०            |
| (५) तिलाचलदानम् .                     |   |       | . १३१            |
| (६) कार्पासाचलदानम् .                 |   |       | . १३२            |
| (७) .घृताचलदानम्                      |   |       | . १३३            |
| (८) रत्नाचलदानम् .                    |   |       | . १३५            |
| (९) रूप्याचलदानम् .                   |   |       | . १३७            |
| (१०) शर्कराचलदानम् .                  |   |       | ं १३८            |
| . गुडधेन्वादिदानानि . '               |   |       | १४१–१७६          |
| पञ्चधेनुदानम्                         |   | • • • | · . १४৭          |
| तिलवेनुदानम् •                        |   |       | १४६              |
| घृतधेनुदानम्                          | • | • •   | . \$85           |
| जलघेनुदानम्                           | • | •     | . १९०            |
| तिल्धेनुदानम् (आदिखपुराणीक्त)         | • | •     | . १५५            |
| पृतचेनुदानम् ( " )                    | • | •     | १५               |
| जळघेनुदानम् ( · ,, )<br>रुपतो गोदानम् |   | •     | . १५६            |
| व्यापानम् .<br>व्यापानम्              | • | •     | १ <i>५८-१७</i> १ |
|                                       |   |       |                  |

|             | _                       |                |         |            |      | PAGE        |
|-------------|-------------------------|----------------|---------|------------|------|-------------|
| •           | <b>उभयतोमु</b> खीदानम्  |                |         | •          |      | <b>१</b> ६६ |
| ૭.          | इमगवीदानम् .            |                |         |            |      | ্           |
| ۷.          | ष्ट्रपभदानम् .          |                |         |            |      | 306         |
| ۹.          | <b>क्रम्या</b> जिनदानम् |                |         |            |      | 160         |
| ţo.         | भूमिदानम् .             |                |         |            |      | 120         |
| <b>!!</b> - | सुवर्णदानम् .           |                |         |            |      |             |
| <b>१</b> २. | विद्यादानम् .           |                |         |            |      | 200         |
| ₹₹.         | फल्पदानम् .             |                |         |            |      | 279         |
| ₹8.         | तिथिदानम् .             |                |         |            |      | 731         |
|             | मासदानम् .              |                |         |            |      | २३६         |
| 19.         | नक्षप्रदानानि .         |                |         |            |      | 585         |
| ₹₹.         | अन्नरानम् '.            |                |         |            |      | २४६         |
| ₹७.         | आरोग्यशनम् .            |                |         |            |      | 340         |
| 14.         | अभयदानम् .              |                |         | . •        |      | . २५२       |
|             | द्विजस्थापनम् .         |                | •       |            |      | 299         |
| १९.         | प्रकीर्णंदानानि .       |                |         |            |      | २५७         |
| ₹∘.         | क्षवापीतडागविधिः        |                |         |            |      | २७६         |
|             | द्वारीयन्धः .           |                |         |            |      | २८९         |
| ₹₹.         | वृक्षप्रतिष्टा .        |                |         |            |      | 300         |
|             | वृक्षारोपणविधिः         | •              |         |            |      | ३०२         |
| २२.         | आध्रयदानम् •            | •              |         |            |      | 388         |
|             | प्रतिश्रयदानम् •        |                |         |            |      | ३१२         |
|             | Appendix A-Re           | idings of      | the Pun | iab Univer | sitv |             |
|             | м\$                     | •              |         |            |      | -३३६        |
|             | Appendix B.             |                |         |            |      |             |
|             |                         | तदानसागरप्र    | तेज्ञा  |            |      | ३३७         |
|             | २. हेमाद्रेः दान        | खण्डानुकमणी    | ٠.      | ٠.         |      | ३४५         |
|             |                         | दानरताकरत्र    |         |            |      | ३४५         |
|             |                         | दानविवेकोद्य   |         | ¥1 •       | ٠    | ३४७         |
|             |                         | दानप्रकाशे प्र |         | •          | •    | 498         |
|             | Appendix C-Ve           |                | cited   | . '        | •    | ३५४         |
|             | Appendix D-W            | orks cited     | • .     |            | ٠    | ३५७ •       |

|                                                    | . 1  | AGE, |  |
|----------------------------------------------------|------|------|--|
| Appendix E-Identification of Quotations            |      | ३६२' |  |
| Appendix F-Half-verse Index of Quotations          |      | १६७  |  |
| Appendix G-Readings of the Manuscript in           | the  | ٠,   |  |
| Library of the Junior Bhonsle Răja, Nagpur         | 3/1- | 813  |  |
| Appendix Hदलपतिकृत नृसिंहप्रसादे दानसारे प्रतिज्ञा | 884- | ४१५  |  |

## LAKSMIDHARA AND THE KKTYA-KALPATARU

#### MODERN NEGLECT OF NIBANDHAS

N modern treatises on Hindu Law sufficient justice is rarely lone to the importance of the Digest (nibandha) in the evolution of Hindu social and legal institutions. This is largely due to he circumstance that attention has been almost entirely monopolised by the great commentaries (bhasyah) like those of Visvarūna, Viinānesvara, and Aparārka on Yājnayalkya, and Medhātithi, Govindarāia and others on Manu. The reputation of the Mitaksara of Viinanesvara has thrown into the shadow hat of the directs, which were either anterior to or nearly conemporary with it. It is true that the digests of Strikara and Bhoja, to which the Mitaksara refers, have long been lost, but enquiry might well have been made for a work like the Krtva-Valbatary, which has been quoted with frequency and respect by digests from the middle of the twelfth century onwards. It is poteworthy that even a specialist like I. Jolly, who discussed he value of the digest literature nearly sixty years ago," failed to to full justice to it. While he contended that "it may be confidently asserted that the supreme Rulers of Indian States in all parts of the Peninsula have always taken an active interest in the composition of Law-Digests and Commentaries, and this fact must needs raise a strong presumption in favour of the practical nature of these works," he conceded that it was "out of the question to compare them in any way to the law-codes of

modern Europe." He regarded the Digest as analogous to European treatises, which are cited in legal decisions, and as merely containing statements of law which their Hindu readers would know how far to apply or not in the actual conditions of the prevalent customary law. Jolly's references to the digest literature in his earlier work are only to comparatively late digests like those of Hemädri, Dalapati, and Todarmal.

#### SCANTY KNOWLEDGE OF THE KALPATARU

Laksmidhara's work was quite unknown to him. If he had had access to it, he would have seen its unique value and cited it as a prominent instance of a digest of law, whose binding authority, on the kingdom for which it was composed, must have been unquestioned, in view of the rank and position of its author and of the royal mandate which was responsible for its composition. Even in 1896, when he wrote his later treatise he had no perception of the importance of this digest which he named. He was obviously unfamiliar, even in 1928, with the contents of those parts of it which he described in the English version of his Hindu Law and Custom.

Virtually little was known of Laksmidhara till 1916, when Rai Bahadur Monmohan Chakravarti included a short note on the Kalpataru at the end of an article on the contributions to Smrti by writers of Bengal and Mithila.3 He actually handled manuscripts of four sections of the Kalpataru in the library of the Royal Asiatic Society of Bengal. It was left to Mr. P. V. Kane to collect the available information on this digest and present it in the light of his own inspection of manuscripts of two sections. namely, Rajadharmakānda and Vyavahāra-kānda. He had no access to the remaining parts though he was aware that Dr. P. Peterson had noted, as early as 1882, the existence of manuscripts of twelve out of its fourteen sections in the library of His Highness the Maharana of Udaipur.' Peterson's interests and knowledge did not extend to Dharmardstra. He had

Rocks and Sitte, Straiburg, 1876 od Hate heiden Glanb, Cakutta, 1926

<sup>\*</sup>JASB.1816.pp 311-375

<sup>\*</sup> History of Dharmapastra, Vol. 1, 1930, pp. 315-318

b Report on the Search for MSS in the Hombay Circle, 1883, pp. 103, 111.

contented himself with quoting only the first quarters of the invocatory verses prefixed to each of the kāṇḍas and their colophons. His unfamiliarity with the mbandha literature made him cite the work, in spite of the explicit statement in the colophons, as Kṛṭya-ratnākara, which is the distinctive title of a section of a similar digest composed by Caṇḍesvara, in imitation of the Kalpa-taru¹ early in the fourteenth century.

#### INPLUENCE OF THE KALDATARU

The printing of some of the later nibandhas, which have laid the Kalbataru under liberal contribution, and the examination of manuscripts of unpublished digests, which have cited the Kalbataru freely, now make it possible to understand the reason for the great reputation which it formerly enjoyed, and the extent of its influence. Monmohan Chakravarti showed that the influence of the Kalbataru was traceable not only on the later writings of the Bengal and Mithila schools of Hindu Law but over all the chief legal writers in North India and the Dakhan. In Bengal, Anguddha (c. 1160 A.D.) was the earliest to quote the Kalbataru as an authority, and Ballalasena, (c. 1165 A. D.) who was only a generation removed from Laksmidhara, was influenced by him. S'ūlapānı (c. 1400 A. D.), S'rinātha (c. 1500 A. D.) and Raghunandana (c. 1490-1570 A. D.) in Bengal. S'ridatta (c. 1245 A. D.). Candesvara (c. 1300-1360 A. D.). Văcaspati Misra (c. 1450 A. p.) and Rudradhara (c. 1360-1400 A. D.) in Mithila, Harinatha (c. 1350 A. D.), S'ridhara (c. 1150 A.D.) Visvesvara Bhatta, Madanapala (c. 1360-1390 A.D.) and the Madanaratna (c. 1425 A. D.) in North India, Hemādri (c. 1260 A. D.) and Prataparudra (c. 1497-1539 A. D.) in the Dakhan are among those who used Laksmidhara's digest in composing their own works. Along with references to Laksmidhara and his digest in terms of deep veneration, we find in many later works. e.g., those of Hemadri, Madanasimha and Candesvara, the reproduction wholesale of pages after pages of the Kalpaturu. Owing to this method of appropriation practised by the later digest writers. almost the whole of certain sections of the Kulpataru can now be detected in some later digests. This is the case with the

<sup>1</sup> Printed in 1726 in Bibliothers Indica

Viramitrodaya of Mitra Misra,1 the one work which, in its range and size, if not in its quality, excels the Kalbataru. The curious system of wholesale 'borrowing' was probably deliberate and designed with the purpose of making the later work supersede an earlier. It will partly account for the almost total disappearance of some of the great digests of the earlier epoch.' In the later digests the deferential manner in which views of Laksmidhara are quoted suggests not merely the great value attached to his pronouncements but the ment of citations from a work which had become scarce. It may be noted, as an illustration, that the Sarasvatī vilāsa of Prataparudra-deva has a whole chapter (paras 627 to 773 in the edition of Foulkes) summarising the views of Laksmidhara on the division of inheritance (dayabhaga). Not less noteworthy is Prataparudra's reference to the author of the Kalbataru as Bhagavān Laksmīdhara, giving him the rank of an ācārya or 15i.

The influence of Laksmidhara did not penetrate to South India. He is not referred to by writers like Varadarāja, the author of Vyavahāra-nirņaya, Devanna Bhatta and Mādhavācarya, very probably because they had no access to the Kalpataru. The circumstance that Benares, in which Laksmidhara probably lived and wrote, was repeatedly sacked by the Muhammadan invaders within a few years of Laksmidhara's death, and the whole area was thoroughly ravaged, will account for the almost total disappearance of manuscripts of Krtya-kalbataru, and the . impossibility of the extension of its doctrines, in the following centuries, to an area so remote as South India.

----

<sup>. \* 1</sup> Composed between 1610 and 1640 A D under the patronage of Bir Singh of Orchha, the favourite of Jahangir Twenty-two sections of it are known, and half the number has been printed at Benares, (1906-1939)

Kalı the

bearer and more compact 'than the Kalpataru.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> paras 627—773 in T. Foulkes, Hindu Law of Inheritance according to the Sarasvati-vilasa, 1881, and pp 421—430 in the Mysore edition of Sarasvati-

This work is about to be published by me Varadaraja probably lived before Madhavācarya,

In 1194 Benares was sacked on the defeat and death of Jayacandra, and over a thousand of its temples were destroyed (Briggs, Ferishtah, I, p 179, Elhot, Hestory of India, 11, p. 223 )

#### THE EVOLUTION OF THE NIBANDHA

Before proceeding to describe Lakşmīdhara's work, a brief reference may be made to the place of the Digest (nibandha) in the evolution of Hundu Law. Our social institutions have, in a correct perspective, to be viewed neither as mere instruments nor as mere ends. While they serve initial and intermediate ends they cannot reach the ultimate end. They help our progress to the goal and furnish the means to the self-discipline without which reaching the goal viz., Moksa, will be impossible. In the almost endless chain of rebirth (samsara), and in man's advance towards the end of re-birth, he is helped or retarded by his own actions (karma). The eternal (sanātana) institutions and ideals of life are designed to help the realisation of this end. The value of incarnating as a human being lies in the opportunity furnished by a regulated life in this world to break the chain of samsara. Man attains the end not by flying from the world but by living in family and society. Responsibility for his destiny lies individually on every human being and collectively on society. represented by those who act as the guardians of the eternal social order (varnāsrama-dharma). The social classes (varnāk) are interdependent. So are human aims (burusārthāh). Institutions arise from the desire for well-being (artha and kama) and they are sustained and directed by duty (dharma) towards emancipation (moksa). As a measure of discipline and training, and for the attainment of the goal, life is divided into stages marked by 'resting places' (asramāh). The march from stage to stage is progressive, and the four asramas, like the four varnas, are all of equal importance and they are also interdependent. Society, as represented by the King, has a responsibility as well as an interest in the due maintenance of the social order, which is itself part of a scheme that is behind and beyond the short span of human life. The principles regulating life are embodied in concepts of duty (Dharma) ranging from the widest and the most general to the narrowest and individual. The fundamental purpose of education and training is to inculcate the lessons of duty Dharma). The science of duty (Dharmasastra) is the science of life!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I developed the ideas in 1934 in my Calcutta University Lectures, and have repeated them in my Rajadharma, 1941.

From these conceptions sprang the belief in the paramount value of Dharmasastra. Its principles were taught in the schools, and were taught orally. To fix the teaching in the memory, mnemonic devices were adopted. The lessons were strung as a series of aphorisms (sūtrāṇi). As the content of Dharma is the same for every one, and is immutable, a fundamental unity must exist in the teachings of all schools.! But, the schools may vary mnemonic devices, and the adjustment of stress on different aspects of Dharma, according to the needs of particular persons or occasions. It leads to apparent differences of doctrine in the manuals made up of sūtras or easily remembered verses composed for use by different schools. When such differences become numerous or acute, through the multiplication of Dharma-Sūtras, the need for reconciliation, comprehension and simplification, for the benefit of persons who cannot depend entirely upon oral tradition and memory, leads to the composition of comprehensive works (samhitāh). They collect the teachings of the satras, add the explanatory matter orally given by teachers. and present them in orderly treatises like the Manu-smrti or Manusamhitā. As social life becomes varied and complex, and oral expositions of the samhitas on Dharma are found to be insufficient for the preservation and promulgation of the principles of Dharma, commentaries (bhāṣyāh) on the Samhıtās come to be written. The hypothesis that Dharma is comprehensive, complete, consistent and suited to all possible situations and changes in human life is there always. Apparent contradictions in the works on Dharmasastra can be resolved by the application of rational principles of interpretation (Mimamsa), which will reveal the underlying consistency. Commentators specialize on the resolution of such 'contradictions' Commentaries come to contain not merely verbal explanations but discussions of fundamental principles and their re-enunciation. A great commentator like Medhātithi or Vijāānesvara selects a well-known Samhitā on Dharma like that of Manu or Yajnavalkya and, while professing only to interpret his text, he actually proceeds to summarise the teachings on Dharmar Istra is its entirety, and to make claborate

<sup>1.</sup> The authors of the Commentance and Digests assume that the singlist count use a negle body of law, one part of which supplements the other, and every text of which, if properly substrated, is explained to being reconciled with the others: Wayne's Hinda Law, 10th edition, 1935)

comments in which, by refined and intricate reasoning, reconciliation is sought to be effected between apparently conflicting authorities and the opposition between Dharma and recognised usage (ācāra). Such commentaries are specially intended for the benefit of the scholar and legist. A simpler codified form of Dharma is required of the less advanced students. The need is met by verse-summaries of Dharma (Dharma-sangrahāk) in which principles are enunciated, differentiated and reconciled.1 Such a work was composed by Medhātithi but is now lost. To this class belong the versified summaries of the principles of Dharma as laid down by the twenty-four (Catur-vimsati-mata) or thirty-six (Sattrimsat-mata) exponents of tradition (smrtikārāh)."

The elaboration of devices for the conservation and diffusion of Dharmasastra does not stop even here. The King, as the leader of society, has as his personal responsibility (Rājadharma) the obligation firstly to understand himself correctly the principles of Dharma which should regulate the conduct of every one in the kingdom, and secondly to see that those who administer the kingdom, as well as those for whose benefit they administer Dharma, have a clear view of their respective duties,3 The device chosen for realizing this object is the Nibandha or the Digest, A conscientious king so educates himself to a mastery of Dharmasastra that he can himself expound Dharma in a commentary or digest. So acted Apararka, who composed (c. 1125 A.D.) a famous commentary on Yājňavalkyā-Smrti and Bhoia Dharesvara, who composed a digest a century earlier. Other kings, not so gifted, would commission a learned Minister to compose the digest.' The founder of a dynasty, whose rise to supremacy is recent, or whose pretensions to the throne or to Ksatriya lineage are disputable, would try to show his zeal for upholding

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. as a type of the class the now lost Smrtisangraha, which is frequently cited by the Mitakşara, Apararka and Smrticandrika (Kane, pp 239-242)

<sup>\*</sup> Kane, op cit., pp 223-225 and pp 237-238

See my lectures on Rajadharma (1941) passim.

Kane, ob. cit . p 247

<sup>\*</sup> Kane, pp. 275-279(Bhoja) and 323-334 (Apararka)

Kane, pp. 275—279(Diouga and constructions). A The Malaksara, which is virtually a digest, was obviously commissioned by the Chickya emperor Vikramakirja VI, as may be seen from its concluding verses. Sankarthhajta is in Dustinerrylaya (c. 150-(100 A D.) describe verses. Sankarthhajta is also Dustinerrylaya (c. 140-(100 A D.) describe verses. Sankarthhajta in But in Dustinerrylay (C. 140-(100 A D.) describe verses. Sankarth than the Mitaksara.

Dharma by arranging for the composition of a digest.\footnote{1} An ambitious prince will now and then try to make up for his relative inferiority in the scale of rulers by undertaking the provision of a digest comparable with those undertaken by rulers of the first rank.\footnote{1} In the days in which Hindu society appeared to be threatened with dissolution, owing to the onslaught of enemies of alien race and faith, there was a special inducement to the zealous in the Hindu fold, to re-state in new digests the principles of Dharmasästra.

These conclusions follow from even a cursory perusal of the history of Dharmasastra. The Nibandhas of Ballalasena (Sagara), Caṇḍesvara (Ratnākara), Madanasımha (Madanaratna), Dalapati (Nṛṣimhaprasāda), Pratāparudra, Mitra Misra (Vīramitrodaya), Anantadeva (Kaustubha) and Nilakantha (Mayükha) illustrate them. An ambitious ruler of a new dynasty goes further. He gets a learned Brahman to act as his Chief Minister, entrusts to him the organisation of a Hindu literary and religious revival as well as the composition of a first-class digest of Dharmasastra. To such aspiration we owe the monumental digest of Hemādri, composed when he held the office of the Minister under Mahadeva, the Yādava King of Devagiri. Mādhavācārya's Bhāṣya on Parāsarasmīti, and Vijnānesvara's Mītāksarā, whose concluding verses glorify the Cālukya king Vıkramāditya VI. The work of Dalapati and of Akbar's Revenue Minister Todarmal (Saukhya) ' reflect the tolerance of Musulman rulers, who permitted, even if they did not commission digests of Dharmas astra for the benefit of their Hindu subjects.

#### LAKŞMĪDHARA'S EMINENCE

Among such works, Kṛṭya-Kalpataru stands pre-eminent-Its author Bhaṭṭa Laksmidhara describes himself as the Chief Minister for Peace and War (Maḥā-sāndhi-vigrahikā) of Maḥārājādhirāja Govinda-candra-deva, and as the son of Bhaṭṭa Hrdayadhara, who had held the same office. In the brief

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Govindacandra of Kanauj or Bukka I of Vijayanagara.
 <sup>2</sup> cf. Madanasimha, Bhagavanta of Bhareha, Birsingh of Orchha, Bāz

Bahadur-Candra of Kumaon etc

\* Kane, pp 421-423. The seven Saukhyas of his digest are collectively known as Todarananda.

introductory verses' prefixed to each of the sections of his Digest, he bases his competence to deal with the matters comprised in the section, on his possession of the appropriate qualities, as adlukāra for undertaking to write on it. Thus, he claims to have been trained in the austere school of brahmacarya before he became a householder (grhastha), and devoted himself to the studies and ritual prescribed for Brahmans. He had performed the prescribed daily baths and yajñas, and omitted the timely performance of no rite prescribed for a srotriya. With piety, he had propitiated his ancestors (pitrgana) by the due performance of sraddhas. He had 'purified the earth' by the excavation of tanks, the planting of trees, and the foundation of villages given as gifts to learned Brahmans, and in other ways illustrated in his own life the duty to make gifts (dāna). The rest-houses, which he had constructed on the routes leading to holy places (firtha) were crowded with the devout pilgrims who had undertaken the toilsome journeys to wash away their sins. By his performance of expiatory rites he had become the luminary of Dharma, by whose light the world guided itself. It was owing to his wise counsel that Govindacandra trod the path of righteousness, and attained supremacy over many kings. By his mastery of the different branches of learning, by his eloquence. and by his trained intellect, he had attained the capacity to expound, as a judge, the intricacies of law in such a way as to win the spontaneous admiration of the learned men who crowded his court. When, as Chief Minister, he undertook 'the vajna (sacrifice) of the protection of the world (visva-pālana), the virtuous subjects (sādhavah) attained prosperity (pusti) and calmness of mind (santi). By his own studies in philosophy and sastra he had attained an unmatched capacity to expound them in such a way as to help the good to overcome the darkness

These are printed with a translation at the end of this general introduction.

Yanaalkya
Muaksara explains
thoroughly is a Sri
This follows Bau

make the successive mastery of the Vedas one by one the test. এইল বিয়াৰ চুইই-মুখারে থাবিবা মাবনি, Tarian icaspan, following Bhavabbüt (Malatimadhava, I. 5) makes activa বুহুকালিবৌ নিবে the test V. N. Māqduk follows Āpasiamba, bim magunete Vijābaevara's definition of vedaphraga (Trn. of Vijāvaikya, p. 176 a)

of delusion (māyātamah) and achieve the happiness of ultimate release from re-birth (Mokşa).

Stripped of poetical imagery, the verses in which the qualities of the author are described by himself, amount to this. Laksmidhara was by birth a srotriya whose family had attained to the dignity of being termed Bhattas. He was born and hved in affluence. The position of Chief Minister, which he came to occupy, had been held previously by his father. Apparently, the Gahadvala dynasty, to which his master Govindacandra belonged, acted on the ancient precept that kings should employ only those whose ancestors had shown marked fidelity to the kingdom.1 The inscriptions of the dynasty show that this principle was followed in other appointments also. For example, a considerable number of copper-plate grants discovered at Kamauli (now in the Lucknow Museum) show that the office of Chief Priest (Mahāpurohita) at Benares was hereditary in the family of Diksita Jagusarman, to whom most of the grants were made. Either as Chief Minister or previously as Chief Justice, Laksmidhara had proved an efficient administrator. By his prowess he had reduced the king's enemies to beggary and misery. He had made extensive benefactions as ordained by the sastras which he expounded. His claim to many-sided learning is fully borne out by his Digest which not only displays a mastery of Purana and Smrti, as pointed by Mr. Kane, but shows that he was a Mimānisaka profoundly learned in the Veda.

### LAKSMIDHARA'S LEARNING

The bounds of his knowledge cannot be discovered merely from his quotations. True to the convention that a Dharma-Nibandha

े म मन्त्रियः प्रदृषित प्राह्मम् भीतान् स्थिमन् शुनीन् (Yajhasahya, I, 312). \*See the Kamauli plate of Vijajacandra and the Yuvaraja Jajacandra Samsur, 1224 (Ppig, Inst. IV, pp. 1181).

ै विधान्ताः सिनुसाः धतित्रयपुरमाः स्मातस्यविद्रालयो निधारित्रयसम्बद्धाः विधितताः वीयनोक्षात्रस्याः । नीताः वरत्वसीत सम्म रिपशः तरहास्यर्थे परं

श्चम्द्रे च प्रथमाधने प्रथमतः प्रस्तीति स्थ्नीपरः ॥

\*Mr. P. V. hane a statement that the Kulfatters." generally quotes only the horse senters, the eyes and the purious." (op. cet, p. 317) overlooks his many volat trainions. See Appendix Confer. should rely on no authority which was not sastraic. Laksmidhara confines his quotations to srauta and smarta literature. the great epics (itiliasa) and burana, and refers only pressionally to the views of previous writers on Dharma.' Even without his explicit references to Kumārila (as Bhattahāda) and S'ābrasvāmin. his proficiency in Para-Minanisa, so necessary for the study. understanding and exposition of Dharmasastra, is evident throughout his work. His interpretations of philosophical passages from the Upanisads and the Bhagayad-Gita as well as the Vedanta-Sütra in the Maksa-kanda show his conversancy with the older commentaries. In the notes, which I am appending to my edition of the Moksa-kanda. I am giving passages from the commentaries of Sankara and Ramannia, which he may have had in mind when he gave his own interpretations of important texts. On only two occasions does he cite a lay authority In the S'anti-kanda he quotes Varahamihira; and in Naivatakāla-kānda he quotes an unnamed work on astrology (Ivotisstastra). Unlike the authors of later digests, who crowd their pages with indiscriminate citations, Laksmidhara shows restraint in quotation, and discriminates between the available authorities. using only those whose authenticity or authority is indisputable. Among the eighteen major Puranas, he lays under contribution only twelve, ignoring the other six. The Puranas he has not quoted are Visnu-Dharmottara, Bhagavata, Agneya, Brahmavaivarta, Kūrma, Nāradiya, and Gāruda. These were all known to Al-biruni, who wrote a century before Laksmidhara,' The rejection of Visnu-Dharmottara (which Hemadri and Mirra Misra freely use) shows that, in his view, it was not an authentic portion of the Vaisnava-parana. He quotes extensively from five Upa-puranas namely the Nesimha, Aditya, Devi, Kālikā and Nandi. No copy of the last named upa-purana is now traccable. The published S'aura-purana does not contain any of the passages cited by Laksmidhara from the Adilya-Purana. The two must be different. It may be noted that the Matsya-Purana Later writers were not so scrupulous. Thus, Nilakantha cites Canakya and Kamandaka in his Niti-mayūkha.

See Sachau's tru. 1, pp 130-131. Al Birani includes among the maharhuranas the Julya, Narasuhika purana and the Nandapurana, which Lakymidhara quotes frequently.

<sup>\*</sup> See my article on Nandipuraça, in New Indian Intiquary, Vol. IV, part 5, pp 157-161.

(LIII, 60) mentions only four upa-purāņas namely the Nārasinha, Nandi, Sāmba and Āditya. The Kūrma-purāṇa gives a list of upa-purāṇas, which omits the purāṇas named after Nandi and Devī (I, 1, 17-20). The citation of upa-purāṇas side by side with maha-purāṇas, as equally authoritative shows that in Lakṣmīdhara's view, or in his day, the former were not regarded as in any way inferior to the latter.'

Certain ancient smrti writers, whose works are now lost, are referred to by Laksmidhara. They are Bhaguri, Bhartryajña (who is quoted by Medhātithi), Jayasvāmī (who is once mentioned by Raghunandana), Madhavasvami, and an unknown writer named Utathyatanaya. When these writers are cited by writers later than Laksmidhara, they clearly do so without a personal knowledge of the authors quoted, and appear to borrow the references second-hand from the Kalbataru. Laksmidhara naturally respects the authority of Medhātithi, who is quoted in three kandas, as well as of Visvarupa, the earliest extant commentator on Yājnavalkya. He knows a Hārīta-Bhāsyakāra, from whom Hemādri has quoted a passage, to which Mr. Kane has drawn a attention, but it occurs in the Srāddha Kāṇḍa of the Kalpataru, from which Hemāḍri obviously took it without acknowledgment. He refers to a Bhāratabhāva-prakāsakāra, whose work has not survived. His scrupulous honesty compels him to refer to the views of six earlier Nibhandas, which are now totally lost to us: Mahārnava, Prakāsa, Pārijāta, Kāmadhenu,

```
hters
the
on p
of I
1940, pp. 38—62).
```

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> (c 600 A D ) See Dr. C Kunhan Raja's edn. of his Rigueda-bhasya, 1939. Madhavasvāmi is probably the vedic commentator.

as Utathya-tanaya

Kane, op. cit , p 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dr. V. S. Sukthankar, editor of the Muhabharata, tells me that he has not come across this commentary, which must be afficient.

Mālā and a work of Halāyudha, who appears to be different from the author of Brāhmana-sarvasva.

## LAKŞMIDHARA'S PATRON, GOVINDACANDRA

Govindacandra's inscriptions run for nearly half a century from 1104 A.D. to 1154 A.D. His grand-father Candradeva, who is said to have conquered Kanaui, and who is described as "the protector of holy places of Kāsī. Kusika Uttarakosala and the city of Indra." claims to have been an ardent and generous patron of Brahmans. Numerous land grants are to his credit. In one case, a grant of his grand-father is to 500 Brahmans. Madanapala, (c. 1090 A.D.) the son and successor of Candradeva and the father of Govindacandra, does not appear to have taken any active part in the government of his kingdom. His grants are made in his name either by his son Govindacandra as Yuvarāja or by one of his queens. Such a grant, made in 1105 A.D. states explicitly that it was sanctioned by Govindacandra's mother. She was probably Regent, and it is not unlikely that Madanapala was a prisoner at that time in the hands of the Musulmans. An inscription of Govindacandra (1109 A.D.) states that he inflicted repeated defeats on the Muhammadan Amīr (Hāmmīra). The Sarnāth inscription states that he was Visnu Himself incarnated to protect Benares from the wicked Turuska.' The references in these inscriptions are anparently to the expedition which King Masud III of Ghazni (1098-1115 A.D.) sent against "the capital of Hind, the Kaaba of the Shamins and Kibla of the Infidels." The ruler of Kanaui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Kane, op cit, pp 293—301 and 306—302 See infra Note B (Nibandhas before the Kalbatara).

<sup>2</sup>R S. Tripathi, History of Kanauf, 1937, pp 386—7, and Catalogue of Inscriptions in the Lucknow Museum, 1915, pp 10—29

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ind. Ant., XVIII, p 18

Lucknow Catalogue, op cit, p 9 and Epig Ind XIV, p 192 (Candravats plates of Candradeva, 1096 A n)

Lucknow Catatlogue, p 10, and Tripaihi, of cit . p 305

<sup>\*</sup> Ind. Ant XVIII, pp 16—18 It does not mention its approval by any one else.

\* This Ind. IX, pp 324—27

बाराणधी भुवनरक्षणदक्ष एत्रो दुष्टातुक्रक्युभटादवित्रं हरेण । उक्तो हरिः स पुनरम् बभून तस्मादं गोनिन्दचन्द्र इति प्रथिताभिधानः ॥

is stated by the Muhammadan historian to have suffered scrious reverses, and to have been "compelled to ransom his person by a large sum of money." Govindacandra turned the tables on the Muhammadans and drove them beyond the confines of the kingdom of Kanauj. He appears to have extended his dominions into Magadha and to have fought a successful campaign against the ruler of Dasārna. The Gāgāha plate claims that he (1142 A.D.) captured the elephants of nine kings and made himself the leading monarch in Jambū-dvīpa.\* According to the Rajatarangini he entered into friendship with Jayasmha of Kaşmir (1128-1149 A.D.) and deputed a scholar named Suhala to attend a parisad convened by the Kasmirian Minister Alankara (S'rikanthacarita). Govindacandra entered into diplomatic relations with Siddharaja-Jayasimha of Gujarat and with his powerful contemporary Kulottunga-Cola (1070-1120 A.D.)\* These alliances would suggest some tension of feeling between Govindacandra and Vikramāditya VI (1076 A.D. 1125 A.D.) the powerful ruler of the Dakhan.

#### LAKSMIDHARA'S SERVICES TO HIS KING

The opening verses of the Kulpataru allude to the victorious campaign of Govindacandra against the Muhammadans. A sloka introducing the Rajadharma-khulda justifies Laksmidhara's title to expound Rajadharma by pointedly claiming that Govindacandra's benevolent rule and conquests of many kings were entirely due to

```
Tripathi, op. cie., 318.

The pathi, op. cie., 318.

The same claim is made in caller grants of Mare copies plate of 1123 to a b. J. H.O.R. S., 1216, pp. 441-447.
```

<sup>े</sup> प्रकेशः बान्यहरुवादावयवेन नृपादेशाः।

मन्द्रभाद्रभ्यभूनोगर्वेनशार्तनमानिकः ॥

VIII, 2433, (ed. Durgspraach). \* अन्दर्भ सरुवादेश गरीद्रशादम पश्चिम: 1

<sup>्</sup>रात्रे व्यक्तितासम्ब साम्बर्गस्यस्य परिवास ॥ ४४८: १०३ जनसन्य सम्बर्धन

<sup>&</sup>quot;Probable continues, III, bit forenicle, regard from a tors to

An interruption failuring user gives, that of the thirty and habitures, a reason harmy presents. The introduction on your consumers use and on the failurest processing in housing as the ventilages are after the failure and the failure state, when were a sail mostly pass of the failure that, when were a sail mostly pass of the failure that, when the failure that is the failure that the failure t

the merit of his advice as Minister.\ In the introductory verses of the Kalpataru, Laksmidhara claims that he made his King rule over 'the Sea-girt earth' and that by his resolute fighting myriads of his King's enemies were destroyed. Such declarations, in a work written by the command of a powerful ruler like Govindacandra and certain to be perused by him, could not have been made by even a favourite Minister unless his services were of such an outstanding character that a public recital of them before the reigning king was allowable. The value of the restrained statements of his accomplishments and services, which Laksmidhara makes in the very brief introductions to the different parts of his Digest, consists in showing that he was not only a great and devout scholar of massive learning and subtle intellect, but that he was also a soldier, administrator and diplomatist, born and bred in an atmosphere of public affairs. In this respect, he should be ranked higher than even a great jurist like Viiñanesvara, and only with scholar-statesmen like Madhayacārya, or Candesvara, or Cānakya.

The reference in the Kalbataru to Govindacandra's victories over the Muhammadans occurs at the beginning of the first Kanda, while the allusion to his diplomatic successes and wise counsel to his king occurs at the beginning of the eleventh section of the Digest. It is therefore, tempting to surmise that Laksmidhara, as befits the son of a Prime Minister, was the trusted companion and friend of Govindacandra, when he was Yuvarāja in the life-time of his father Madanapāla, and that the appointment of Laksmidhara both as Prime Minister and as the scholar deputed for the composition of a digest of Dharma, which might fitly usher in the glorious reign of an ambitious and pious ruler, who had already displayed the qualities of a successful soldier and skilled administrator in the troubled reign of his father, synchronised with the accession of Govindacandra. That the percepts which Laksmidhara put into the Kalpataru were actually followed is evident from the inscrintions of Govindacandara as well as those of his two immediate predecessors and successors.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> तत्पर्व खल यस्य सन्त्रमहिमाक्षर्यं स दक्ष्मीधरः .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> पृथ्वी साधयतः समुद्रवसनाम् .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tripathi, ob. cit., pp. 337-359.

## REVIVALIST ORIGIN OF THE KALPATARU

The Gāhaḍvālas sprang into eminence suddenly. They were so to speak parvenus. A ruler of an old and well-established dynasty does not feel the urge, which one of a new dynasty does, to commemorate his entry into the ranks of powerful monarchs by some notable action that would capture contemporary imagination and leave a permanent impress of his reign on history. Temples or monuments of brick or stone however nobly planned, cannot outlast a great contribution to letters or thought. It was in this belief that Govindacandra must have planned the compilation of a great digest of Dharma, at a time when there was a danger of its perishing, along with the Hindu kingdoms, before the onslaught of a ruthless and powerful enemy of an alien race and faith. It was in the same spirit that Bukka I of the newly founded kingdom of Vijayanagara ordered (ādisat) Mādhavācārya to explain the meaning of the Veda (Vedārthasyaprakāsane) and to compose for the guidance of himself and his successors a monumental commentary on Parāsara-smṛti, the Dharma-sāstra specially recommended for the Iron Age (Kali-Yuga). The addition of an elaborate treatise on Vyavahāra to this commentary by Mādhavācārya, and his tacking it to the brief statement in the Smrti that 'the king should protect his subjects and his kingdom through Dharma's is in harmony with the hypothesis that the statements in a Smrti require to be supplemented and elucidated by traditional interpretations, so as to make good the many apparent omissions or gaps.

## UNIQUENESS OF THE KALPATARU

Among digests, the Kalpataru occupies a unique position. Its author was a scholar-statesman. He was a critical and conscientious compiler, discriminating between his sources and scrupulous about the purity of his texts. The high reputation which the Kalpataru commanded in later times for its scholarship

<sup>1.&</sup>quot; The Gahadvalas emerge into the light of history so suddenly that it is difficult to clear away the obscurity hanging over their origin." (Tripsihi, op. cit., p. 296)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> क्षत्रियस्तु प्रजारक्षम् क्षिति धर्मेण पालयेत्।

as well as its critical acumen may be illustrated. Thus, in discussing the value of his authorities, Mitra Misra (Vīramitrodaya, Paribhāṣā-prākāsa) justifies his recognition of a Smrtisangraha on the ground that it had been accepted (parigrhitam) by the Kalbataru. It is curious that the work in question does not appear to be quoted anywhere in the Kalpataru. That, however, is immaterial to the argument: it was sufficient for Hindu legists to be told that the Kalbataru had admitted the authority. Such a declaration would have shut the mouth of possible objectors. Any reading accepted by Laksmidhara, even if opposed to the texts available to later commentators and digestmakers, was never rejected. It was either accepted or explained away. Laksmidhara's skill lay in selecting the necessary texts and stringing them together. He interpolates a rare comment or interpretation. So much value was attached to his selective capacity and his occasional elucidation of a word or a passage here and there, that later writers invariably reproduced his citations as well as his annotations without altering a syllable, Finality was held to attach to whatever he had written.

## ITS PLAN

In two other respects also the Kalpataru is unique. Firstly, it is distinguished by having been written in accordance with a well-conceived and logical plan. A digest must be true to the underlying principles of Hindu life. A cursory reading of even a comprehensive smṛti like that of Manu or Yājňavalkya will fail to disclose the background of Hindu life. Laksmidharn so planned his Nibandha that it followed the natural sequence of life, in its different stages and activities, as laid down in the S'distras. To a Hindu, life commences with conception and marches through the prescribed four stages or disramas to the final release (Moksu), which crowns a life properly lived. The Kalpataru is

This is his own claim

एसपेंचेस्मेरं, क्रांचरपत्नी स्वीकृतं, स्वयंगेगत्, त्यस्तं रिसानमृतं, प्रचरति परिलच्डनसानमृत्म् । चिट्टेस्सम्मणृहीतं वयननभिद्वितं, स्वष्टितं चाडस्टुट्यर्थे मन्नाइनसे विरोधः स्टुर्सत् विरचिता तेन तत्र म्यवस्या ॥

75.57 accordingly divided into fourteen books or kāndas, and each book is divided into chapters or parvas. At the beginning of each book, Laksmidhara recites the headings of the chapters as a declaration (pratijñā) of what he intends to set down in that book. Each book follows its predecessor in a natural sequence which will be apparent even in a mere enumeration. They are grouped and were probably written in the following order:

- Brahmacāri-kānda commences with Paribhāsā (definitions) and traces the duties of a boy up to the end of Brahmacarya.
- Gṛhastha-kāṇḍa the duties of the householder, including the rites of marriage which precede the entry into the Grahasthāsrama.

3. Naiyata-kāla or Ahnika-kāṇda on the daily ritual to be followed by a house-holder.

- S'rāddha-kānda on the ceremonies to be done for propitiating ancestors (bitrs).
- Dāna-kāṇḍa on the religious gifts the making of which is an obligation laid on grhasthas.
  - Pratisthā-kāṇda on the consecration of idols etc.
  - Pūjā-kānḍa,¹ dealing with the ritual of worship.
  - Tīrtha-kāṇda on pilgrimages to sacred places.
- Vrata-kanda dealing with the performances of the 9. periodical vratas.
  - 10 S'uddhi-kānda on purification.
- Rajadharma-kanda dealing with the specific obligations 11. of princes.
  - Vyavahāra-kānda on Civil law and procedure. 12.
  - 13. S'ānti-kānda on the propitiatory rites.
  - 14. Mokṣa-kānḍa dealing with the steps necessary for salvation.\*

Of the three debts (rnatraya) with which man is born and which he has to discharge in this life, the means of discharging

the first, the debt to seers, are set out in the first kānala, dealing with brahmacarya, that of discharging the second (bitr-quam), the debt to ancestors in the second, third and fourth kānalas, dealing with grhastha-āharma, āhnika and srādāha, and the third, the debt to the Gods, (deva-quam) by the fifth, sixth, seventh, eighth and ninth kānalas dealing with gifts, dedication, worship, pilgrimages vows, as 'means of grace' to attain the mental peace (Sānti), which is preliminary to the final release (Mokṣā), and which form the subjects of the tenth and fourteenth kāṇdas. The eleventh and twelfth kānalas deal with the civil environment in which a man has to live and function, and its attunement to the needs of the progress to ultimate beatitude.

No other digest has essayed so logical and so comprehensive a presentation of the revealed laws of life. When finished, the Kalpataru must have provided a complete and authoritative survey of Hindu Dharma made for the benefit of posterity. It is tragic that so noble a work should have almost perished in the calamities attending the early Muhammadan conquests.

#### ITS SIZE

The comprehensive range outlined for it, has made the complete Kalpataru a work of great volume, in spite of the obvious attempts by Laksmidhara at brevity. He not only eschews unnecessary comment, but in sections dealing with religious rites, he contents himself with a bare indication of the mantras to be used and the rituals to be followed, without giving in full the prayoga for the benefit of the officiating priests (burohita). He does not repeat in one Kanda what is dealt with in another. The underlying assumption in the Kalpataru is that it will be used only by trained scholars, who could be trusted to understand it without commentary, and who would be able to act upon the briefest hints for selecting the appropriate mantras or prayoga. The cumbersome growth of later digests, dealing with matters already dealt with by the Kalbalaru. is largely due to the addition of material, which Laksmidham was content to leave to the priest with bare indications. When

The Dinisigars, which Ballalasena composed 'with the help of Animiddhabhaita in 1169 A.D., in the generation following Lakymidhara's, quoted in extenso all the mantrus to be used in making gifts, while the Kulpataru merely names them. learning and priest came to be divorced, full description of prayogabecame necessary, and the cumbersome digests of Hemadri, Madanasimha and Mitra Misra came to be preferred to the more restrained Kalpataru. Even with these self-imposed restrictions, Laksmidhara's work attained a size, which makes it stand only second to the Viramitrodaya in bulk. Its vyavuhāra-kāṇḍā is among the larger treatises on the subject. But, in studying it, as in studying any other part of the Kalpataru, the underlying unity of the entire work must be borne in mind, and for explanations or matter, which may be wanting in one part we must learn to turn to another. The Kulpataru like every Dharma-samhita, was designed to be studied as a whole, and not in separate selfcontained sections.

It is not necessary, to describe in advance the specific doctrines of Lakşmidhara. The textual difficulties in the way of editing it virtually compel the study of the vast literature of Dharmardstrat. When completed, the Krifts-Kulpstaru will also provide ample material to those who endeavour to reconstruct either the lost codes, whose number is legion,' or the authentic text of Purapas and Epics, which have come to us in forms so different from those in use, when they were laid under contribution by great lawyers and scholastis, like the forgotten Minister of the last independent Hinda emperor of North India.

I lis feartism schumes commin about thirty thousand granthes, i.e., alcolone thad the size of the Hababharata. The Viramitendaya is in twenty too jairs

The direction of Hindy Law by modern happens and judgen in die to the execute of pharma Satira and na use of these other personned Dharma Satira and na use of the field directed the Himporial targed interpretation. Cl. Mayor of Hindu Law, lad modern, 27, 41-42.

The little of \$1. If the thickness of Carrier counts a we do be \$p\_{ij}\$ and which the energy of the \$i\_{ij}\$ and which the energy of the \$i\_{ij}\$ are which the energy of the \$i\_{ij}\$ are which the energy of the \$i\_{ij}\$ are th

#### LAKSMIDHARA, VIJNINES'VARA AND APARIRKA

Laksmidhara is as eminent among the authors of digests (nibandha) as the author of the Mitākṣarā is among commenta-By a curious coincidence, both were contemporaries, and each was commissioned by a powerful ruler, who claimed sāmrājya, to compose a Dharmasāstra work, which would prove a fit monument of the reign of the patron. Another famous commentator, Aparārka or Aparāditya of the S'ilāhāra dynasty of Konkan, was also a contemporary of the other two great smārtas. How far they were coeval we have no means of ascertaining with certainty. Vijnanesvara is considered as having made no reference in his great commentary to either of his rivals. It has also been assumed that he is the oldest of the three, and wrote his work along before the other two started their compositions. In regard to Apararka's silence about the Mitāksarā, of which his ignorance cannot be presumed as he was so close a neighbour of Vijñānesvara's patron Vikramānka or Vikrāmāditya VI of the Cālukya dynasty of Kalyāņa (c. A.D. 1076 to 1127) it was suggested by Jolly in 1883 that "the fact that he never mentions the Mitaksara by name, has been explained as a result of Indian etiquette, which does not allow a royal author to notice expressly the opinions of another sovereign's servant by name." Mr. P. V. Kane 1 rejects the suggestion and points out that "it is doubtful whether any such etiquette ever existed," and that "works of royal authors such as the Madanabarijata or the Sarasvativilasa do not appear to have followed the rule." Mr. Kane also points out' that Apararka "studiously avoids the mention of every ancient -commentator."

#### THREE CONTEMPORARY EMPERORS

The reign of Laksmidhara's patron, the Gāhadvāla ruler Govindacandra of Kānauj, extended from about A.D. 1110 to 1154, the date of his latest extant record. But, during the

History of Hindu Law, 1885, p. 13. Journal of Hindu History, III, p. 17

History of Dharmaszatris, Vol. I. 1930, p. 330 Laksaidhara must have
hown the work of Bhoju of Dhara, whem he never cites His silence may
support Jolly's theory

c

## APARIRKA'S DATE

Thus for the determination of the dates of these cardinal works our reliance must be mainly on internal evidence of borrowing or obligation and the dates of the royal patrons. We may leave out the work of Aparārka, which must have been composed when he was a king (A.D. 1110 to 1140) and when he was in the height of his power and prosperity, which would narrow the limits further, as we know that after a disastrous war with the Kadamba king of Goa, Jayakesun II (circa 1104 to c. 1147-8), in which he lost and regained most of his territories in North Konkan, he had the needed peace of mind for such an undertaking as the composition of his famous commentary only after 1126, and concentrate our attention on the Mutākṣarā and Kalpataru.

# ALLEGED REFERENCE TO VIJNANES VARA IN THE KALPATARU

Mr. Kane discovered two allusions to the author of the Mitaksarā in a modern transcript of the Vyavahārakāyā of the Kalpataru in the Sarasvatībhavan at Benares. This transcript, which I have had occasion to utilise, is obviously a copy of a manuscript in fairly modern characters in the library of the Royal Asiatic Society of Bengal, which itself seems derived from an older Matthili manuscript in the Rāj Library at Darbhanga. All these have been available to me. The three manuscripts have to be treated as one. The oldest manuscript which I have used is from the library of H. H. the Mahā Rāṇa of Udaipār in Mewar. It is undated but clearly belongs to the 16th century at the latest. A manuscript of which a copy was secured from the Raghunāh Temple Library at Jammu seems to be also dependent on the group mentioned above, and to be identical with them except for copyists' errors. It bears the late date Samvat 1846 (1790 A.D.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mr. Kane's conclusion is that the Kalpataru "must have been written between 1100 and 1150 AD, and probably in the 2nd quarter of the 12th century," (op. cit., p. 317).

A. S. Altakar, "The Silähäras of Western India," Indian Culture, 11, pp. 412—413 "The turning battle in the Silähära-Kadamba war was fought in A.D. 1126 A. a result of this sectory Aparakva cased to be a Kadamba feedstory and regained most of his bereditary possessions,"

The first of the two passages occurs in the chapter on Ordeals (divya), sub-section Kosadivya, and Slaves (Dāsyadhi-kāriṇah). It runs, in most of the manuscripts, thus:

शोध्यस्य जननी तातः पुत्रो वा तत्सहोदरः । भार्या पुत्रवती धर्म्या ज्ञातयः परिकीर्तिताः ॥

इति वादिभयद्भरे बृहस्पतिवचनात् ॥

In Viramitrodaya, Vyavahārakāṇḍa, Vādibhayaṃkara is described as a work by a follower (annyāyī) of Vijñānesvara, who exposed an apparent inconsistency in his master, in explaining a verse of Yājñārurlkyasnyti (II, 51). The passage runs thus:

विज्ञानेश्वरानुयायी यथात्र वादिभयङ्करकृदाह— अहो वत जगत्त्वातविज्ञानेश्वरयोगिनः । पूर्वोपरविरोधेऽपि नाऽनुसन्धानमद्भतम् ॥

This passage is wanting in the Udaipur MS., which is the oldest used, while it occurs in the rest.

## AUTHENTICITY OF THE PASSAGES EXAMINED: FIRST PASSAGE

The concurrence of testimony in four MSS, will create a presumption in favour of the authenticity of this text as part of the original Kalþataru, if the manuscripts are independent and not transcripts of one original as is the case. We have thus a conflict between two sets of manuscripts, one furnishing the above text and the other omitting it.

Is there any method of checking the genuineness of the citation from Vādibhayamkarakt? It seems to me that there is. The verse is alleged to be a text of Bṛhaspati, which Laksmidhara took second-hand from the above scholiast, quoting the source of his information. Till now the writer who furnishes this citation from Bṛhaspati is known only from this passage and the other quoted by Mitra Misra in Viramitrodaya. A passage from Bṛhaspati, if authentic, is hardly likely to be missed by

b OP cit.p 200, notes 640 and 641. It appears to me that Valdabayamhara is the name of a work, rather than of an author, as assumed by Mr. Name Vicamiroulaya, Vyavashrayaralara Ed. Jibhanada 1873, p. 120.

digest-writers and commentators, and especially by writers who take delight in bringing into as many authoritative cutations as possible, like Mitra Misra himself. It is remarkable that not only is the Byhaspati quotation missing in Mitra Misra's work, at the corresponding place and context, but it is missing in such special studies of divya (ordeals) as Raghunandana's Divyatativa. It is even more strange that it is unavailable among the ninety-two verses from Byhaspati, which occur in the digests and commentaries on divya. The passage, cited on the authority of Vädibhayamkarakṛt, is also tautologous, when considered with the following genuine verse of Byhaspati, which is cited in many digests to show that the effect of the ordeal should be watched not only on the man subjected to it but on his wife, children and effects:

सप्ताहाद्वा विसप्ताहाद्यस्य हानिर्ने जायते । पुत्रदारधनानां च स शुद्धस्यात्र संशयः ॥

Alternative readings:

यस्यार्ति ने प्रजायते and उभयत्राऽपि¹ ।

The alleged quotation seems to add to the number of persons (to be watched for the effect of the test) the parents, brothers and jäätis. But, as it mentions the wife and sons, who are already included in the above authentic verse, the tautology would justify the rejection of the alleged text.

In no other case has Laksmidhara cited a source for a quotation from a writer so well known as Bihaspati.

If the sloka in question is authentic, it might have been brought in for the purpose of clucidating the term jāāti, in the following verses of Kātyāyana and Lakṣmidhara's comment thereon, which precede the citation:

अथ देविबसंबाद त्रिससाहासु दापयेत् । अभिषुकं प्रयत्नेन तमथै दण्डमेव च ॥ तस्येकस्य तु सबैस्य जनस्य यदि तद्वयेत् । रोगोऽमिज्ञांतिमरणं ऋणं दथात् दमं च सः ॥

<sup>1</sup> See my edition of the reconstructed Brahaspati-Smrts, 1941, VII, 65

ज्वरातिसारविस्कोटः शुकादिपरिपीडनम् । नेत्रहम्मल्सोमश्च तथोम्मादः प्रजायते ॥ शिरोहमाल्सोमश्च दैविका व्याथयो नृणाम् । <sup>1</sup> 'देवविसंवादः' देवकतो समज्ञातिमरणादिख्यो विरोधः ।

Brhaspati's alleged verse will then have to be treated either as a definition of the term inati or as a restriction of the general sense of the term for the special purpose of limiting the applicability of the test or ordeal only to some, as against all jnatis. The word 'sodhvasva' at the beginning of the sloka shows that it was intended to be part of the general treatment of ordeals, as it refers to the 'person to be tested' (sodhva). If the sloka is intended to convey Brhaspati's idea of inativarea it will show that he took a parrower view of the limits of inativarga than other authorities. The inati circle will then include only a man's parents, sons, brothers, and the caste-wife, who has had male progeny. Others have construed the term more liberally. In the list of persons who are to honour the new bride. Yāiñavalkya mentions the bride's husband, her own brothers, her inati-parga, her father-in-law and mother-in-law. brothers-in-law (i.e. brothers of her husband) and bandhuvargah. In explaining the verse. Visyarūpa interprets the word inati (jñātisabda) as 'maternal uncle and others' (mātulādih)." Medhatithi in commenting on the word 'inatavah' in Manusmrti.

The passage may be rendered as follows -

<sup>&</sup>quot;(The judge) should strictly compel the accused to pay, after three weeks, in case of the befalling of the fateful calamities (on the defendant undergoing the kosa or the langula ordeal), a fine and the subject of the dispute

If any one of the following befalling him alone and not all people (in the neighbourhood) viz. disease, fire, death of a relation (fixit), then he should be made to pay the fine as well as the debt (which is the subject of the dispute).

The diseases brought on by the wrath of Fate are fever, diarrhoea, carbuncles, suffering from rheumatism, diseases of the eye and throat, insanity, headache and fracture of the arms.

"Denayisamiddah, means calamities like disease and death of relations caused

Devas isami adah, means calamities like disease and death of relations can by Fate."

Yajňavalkyasmete, I, 82

भर्तृश्रातृपिनृज्ञातिश्वयुश्वद्यरदेवरैः । बन्धुनिश्व क्षियः पूज्याः भूपणाच्छादनासनैः ॥

<sup>\*</sup> Ed. Gapapatr Sastri, 1922, Trivandram, p. 84 (T. S. S. No. 74).

111, 264 (254 in Jhā's Edn.) distinguishes between jāāli and bandhu thus:

'ञ्चतवः' सगोत्राः । मातृश्रक्त्ररपञ्चः 'वान्धवाः' Kullūka follows the interpretation of Visvarupa in interpreting Manu's, injunction that one guilty of mahāpātaka (inexpiable sin) should be abandoned even by his relations. He takes 'jñāti' to mean 'mātulādi," s.e., the maternal uncle and others; but in explaining the same word in Manusmrti (III, 264), be follows the distinction between Iñāti and bandhu made by Medhātithi. Buehler in translating the verse has accordingly treated jūātayah as equivalent to paternal relations' and 'bandhavah' as signifying 'maternal relations,' a distinction which he repeats in translating justi and sambandhi in Manusmṛti, IX, 239. Mitra Misra in interpreting the verse in Yajñavalkya-smrti on the perpetual tutelge of women, construes 'jūātyaha' as 'sapındāh.' The S'abdakalpadruma gives an elaborate reckoning of inativarga:

सप्तापरुपर्यन्तं सपिण्डः । ततः त्रिपुरुपपर्यन्तं सङ्ख्यः । ततः चतर्भवर्यन्तं समानोदकः । ततः परं गोत्रजाः ॥

It will be seen that there has been wide disagreement among authorities on the signification of the term jaati. It is incredible that an authoritative definition of it by a jurist of the eminence

Ed. Ganganath Iba, Bibliotheca Indica, Vol I, 1932, p 319

The sloka of Manusmets (III, 264, in the ordinary editions and III, 254 in Jbb's Ed of Medhauthi) runs as under

प्रक्षाल्य हस्ताबाचम्य ज्ञातित्रायं प्रकल्पयेत् । शांतिभ्यः सत्कृतं दत्वा वान्धवानपि भोजयेत ॥

Manusmeti, IX, 239

ज्ञातिसम्बन्धिभस्त्रेते त्यक्तव्या कतलक्षणैः ।

3 S B E., XXV, 1866, p 384 Vaiñavalks asmrts

रक्षेत्कन्या पिता विश्वां पतिः पत्रश्च बार्डके । अभावे ज्ञातयस्तेषा न स्वातम्त्रयं क्षमित् स्त्रियः ॥

The comment of Mura Micra is

एव रक्षणसमर्थाना पित्रादिप्त्रान्तानां असत्वे सदतिरिकाः सपिण्डाः रक्षेयुः, एव खदोपपरिहासर्वम् ॥ (Chowkhamba Edn of Yajñavalkyasmrts with the commentary

Viramitrodava, p 150)

of Brhaspati should not have attracted the attention of commentators and nibandhahāras, and that it should be left to be gathered even by Lakṣmīdhara from an obscure writer like Vādibhayanpkarakļt. If the verse attributed to Brhaspati is, on the other hand, a limiting clause attached to that of Kātyāyana and other writers about the kinsmen who should be watched for the effects of the ordeal, it is no less strange that so important a restricting clause should not have found its way in other later or earlier writers who treated of ordeals. The circumstances in regard to this quotation are so suspicious that its ascription to Brhaspati solely on this passage referring to Vādibhayamkarakṛt, which might have been interpolated into the text by a reader of Lakṣmīdhara's digest, is not justified, and I have had to reject it in my reconstruction of Brhaspatismṛti, in the Baroda Oriental Series.

#### SECOND PASSAGE

We may now consider the second ground of the view of Mr. Kane that Laksmīdhara quotes Vijñānesvara. The Sarasvatibhavan transcript of Vyavahāra-Kalpataru reads—

क्षत्रधर्मस्तु ब्राह्मणो ब्राह्मणं दासकर्मणि न कारयदिति विज्ञानेश्वर् स्वरसः।

This sentence occurs almost at the end of a short paragraph in which Laksmidhara discusses the effect of the injunctions of Nārada and Kātyāyana on the circumstances in which members of the four castes can become slaves (dāsāḥ). The paragraph is defective in the Udaipūr manuscript and hardly makes any meaning; and it contains neither the name of Vijnānesvara nor of the Pārijāta and of Halāyudha which occur in other manuscripts. A manuscript of the work, which belonged to the late Mahāmahopādhyāya Baccha Jhā of Dharbhanga gives a condensed version of the passage

'तर्नमिति'— शीलाध्ययनसम्पत्नं नाखणं, शीलाध्ययनसम्पत्ने नाखणः कर्मकारयेदिति योजना । 'अग्रुभं' विष्मृत्रशोधनादि । 'क्षत्रविद्शहस्मं' इस्यादि—क्षत्रियादिशमों नाक्षणः दासकर्मणि न कार्यदिति बृदस्सतिमत् इस्याः ॥ A manuscript in the Dharbhanga Palace Library contains only the above short passage with the following changes:

- (a) It adds : कामत: तदिच्छया after योजना.
- (b) It interpolates बाह्मणम् between बाह्मण: and दासकर्मणि.

This manuscript was copied for me through the Baroda Oriental Institute and bear its Stock Number 13929. Another manuscript from the Dharbhanga Palace, which was also copied for me (and which bears the Baroda No. 13928) gives the longer version, which occurs also in a transcript from Jammu, and which is virtually identical with the transcript in Sarasvatibhavan used by Mr. Kane, and its source, viz., the MS, in the Asiatic Society at Calentta.

The longer passage, as edited from these manuscripts, runs as follows:

शीलान्ययनसम्पत्नो ब्राह्मणः, 'कामतः' इच्छन्तं, 'तद्नं' शीलाध्य-नान्यृनं, कर्मकारयेदिति योजना । तत्रापि 'न अद्युमं,' विष्णूत्रशोधनादिकं, न कारयेदिव्यर्थः । 'क्षत्रविद् द्युद्धधर्मस्तु' इत्यादि । क्षत्रवैद्यद्यद्वाणां त्र् सगुणानां अपि सावर्ण्यं अपि कदाचिद्दासस्वामिमावो भयेत् । ब्राह्मणस्तु 'समवर्ण' समानगुणं दासकर्मणि न कारयेदिति ब्रह्मपति मैन्यते इस्यर्थः । इति पारिजात-हृत्याद्धधरस्यसः । क्षत्रविद्दाद्वधर्मस्तु ब्राह्मणः ब्राह्मणदास-कर्मणि न कारयेदिति बिज्ञानेश्वर स्वरसः । सर्वाध्यार्थं अर्थः उपप्राह्म एव ॥

On an analysis of the manuscripts, it is seen that the references to Pārijāta, Halāyudha and Vijiāānesvara are found in three manuscripts, ver., at Calcutta, Dharbhanga and Jammu, and a transcript of the Calcutta manuscript at Benares; and in three independent manuscripts, namely those at Udaipur, Dharbhanga Palace and Navani in Dharbhanga (belonging to Baccha Jhà) the references are entirely absent.

In considering the authenticity of the references in this passage, it would be helpful to examine the reproduction (without the omission of even a word) of the whole of this section of the Kalpataru by Candesvara in the Dāsyādhikāravidhih chapter of his Vivādaratinākara. In this reproduction, the prose explanations which are missing in the group of three

<sup>1</sup> Ed. Bibliothica Indica, 1887, pp. 152-155

manuscripts, that give the shorter version of the comment reproduced above, are found as in the Asiatic Society's manuscript and those derived from it.

Candesvara gives the crucial passage thus:

त्राक्षणस्त्र सवर्णं समवर्णं समानगुणं न कारयेदिति यहस्पतिः मन्यते इति पारिचात हलायुपं स्वरसः । क्षत्रविद्शृह्यपर्मस्तु त्राक्षणो त्राक्षणं दास-कर्मणि न कारयेदिति लक्ष्मीप्रस्वरसः । सवैध अयं अर्थः उपमाद्य एवेति ॥

It should be noted that the view attributed to Vijñānesvara as his personal opinion (svarasaḥ) is here ascribed by Candesvara not to Vijñānesvara but to Lakşmīdhara himself.

It is not open to contend that Candesvara committed an error in giving the opinion as Laksmidhara's; for, what is stated is the view of Laksmidhara, as gatherable from the entire section, while it is opposed to the opinion of Vijnanesvara, as given in the Mithksura.

The point will be clear if the tenor of the discussion is briefly stated. Of the several modes in which servitude may arise there are two, viz., by a person surrendering volunturily his liberty, even as a woman does when she marries, or forleiting it by doing something which is heinous. There is further the general rule, which is stated in several smytis, that a Brahmapa cannot be made a slave. Thus Kitylayna' lays down:

## त्रिय वर्णेष विज्ञेयं दास्यं विश्रम्य न कश्चित् ।

The pure India refers to the assumption of slavery voluntarily, like a wife, by giving away one's liberty (svafantra-systmano diniddisatavam diravat matam).

Kitylyana also says:

## बाह्मणस्य हि दासलात् नृपनेजो विहन्यते ।

(By the slavery of a Brahman the lustre of the King is lost.) \*

<sup>\*</sup> Kd. Hillinghand Indian, 1987, p. 15)

<sup>\*</sup> hane, haryayameseegrisarudd kare, 1993, verse 71%

<sup>\* 12</sup>ml . verse 717.

A person who renounces the ascetic life (pravrajy-'avasitah) becomes, according to Yājñavalkya the life-long slave of the King. The same rule is given by Nărada in specifying the person whose slave a person abandoning the ascetic order becomes:

# राज्ञो हि दासस्त्यात् प्रत्रज्यावसितो नरः ।

'He becomes the slave of the King. He cannot be emancipated (na tasya moksosti) being a slave for life '.'

The rule implies that a Brāhmaṇa can be the slave of a king, who will normally belong the ksatriya caste and who can be of even a lower caste. If such a degradation of status of a Brāhmaṇa occurs, it would be opposed to another rule of law that the relation of master and slave can exist only between those of equal caste (tarna) or in the order of the castes (anulomatai), the master being of the higher and the slave of the lower caste. The reverse order is prohibited:

# वर्णानामानुखोम्येन दास्यं न प्रतिलोमतः" ।

The prohibition of pratitoma in the relation of master and slave is repeated by Nărada, who states in the only exceptions to the rule that those who abandom their asrama-dharma (the persons who renounce asceticism for example) can have a pratiloma relationship:

वर्णानां पातिलोम्येन दासत्वं न विधीयते । स्वधर्मत्यागिनोऽन्यत्र'

Vijiānesvara in commenting on the passage in Yājāavalkya prohibiting pratitiona relationship between slave and master cites the above rule of Nārada to show that a pratitiona relation can exist between master and slave, as when a king becomes the

<sup>1</sup> See II, 183 :

प्रवञ्चावितिती राज्ञी दास आवस्यान्तिकम् । \* Ed. Jolly, Bibliotheca Indica, 1886, p. 148 राज्ञा एव तु दासस्यात् प्रवच्यावितिनी नरः । न तस्य विप्रमोक्षीऽवित्त न विश्वदिः कदावन ॥

<sup>1</sup> Yajñavalkyasmets, 11, 189 1 Naradasmets, V. 39.

owner of a slave, who had forfeited his liberty by abandoning his dharma as an ascetic:

## स्वधर्मत्यागिनः पुनः परिवाजकस्य मातिलोग्येन दासत्विमप्यत एव ।

Accordingly, Vijñānesvara's view is that a Brāhmaṇa ascetic, who renounces his Sanyāsa, becomes for life the slave of one inferior to him in caste. But, the passage in the Kalpataru, which is brought up'as containing a reference to Vijñānesvara's view, definitely ascribes to him, as his characteristic opinion (svarasal), the conclusion that the rule for Kṣatriyas, Vaisyas and S'ūdras is that they cannot put a Brāhmaṇa in the position of a slave to do a slave's work.'

#### Conclusion

If Laksmidhara desired to refer to a writer, he would obviously not have done so by attributing to him the exact opposite of the views to which he had given public expression. in a book which must be available to every one. This is just what he must be deemed to have done, if we accept the view that the passage cited above is authentic and contains Laksmidhara's citation of Viinanesvara's opinion on the controverted point. The view embodied in the passage is that of Laksmidhara and not that of Vijnanesvara. Candesvara was therefore right in citing the conclusion embodied in the above vyavasthā (opinion) as Laksmidhara's. Its attribution to Vignanesvara only shows that he who made it had not read the Mitaksara! It may be noted (as a justification for Candesvara's citing the passage as Laksmidhara's special view) that, in the selection of authorities from smrti to decide the question-whether under any or particular circumstances a member of the first caste (prathama-varpa) can be enslaved-Laksmidhara deliberately refrained from citing Yainavalkyasmrti and coupling it, as done by the Mitaksara, with the amplification by Naradasmeti, and that authorities are brought in to support his thesis that under no circumstances can a Brahmana be brought down to a service

Comment on Yajfiaralkya, 1f. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>र</sup> धवनिर्ध्यर्थमस्तु माद्वानो बाद्याने दाग्रक्तमिन न करपेरिनि विद्यानेश्वरमस्तः ॥

<sup>(</sup>Vyarakara-Kalpatara, Folio 350 of Saramahibharan Transcript).

status. His view is in harmony with that of Vişmamṛti 'which imposes the highest amercement for violence (uttama-alhasa-danda) for the offence of reducing to servitude a Brāhmaṇa and also with that of Kātyāyana and Bṛḥaspati.

It is thus clear that the reference to Vijianesvara in the Ralpataru is not authentic. Both this sentence and the one bringing in an alleged quotation from Brhaspati are manifestly the interpolations of some reader, who noted them in his copy of the Ralpataru, and when the manuscript was again copied, the sente, as scribes still do, embodied the marginal note of the reader in the text, as if it was part and parcel of the text.

#### LAKŞMIDHARA'S CITING VIJSÎNESVARA OTHLEWISE IMPROBABLE ALSO

Even apart from the drift of this line of evidence, the balance of probabilities is against Lakşmidhara making any open allusion to Vijāñaesana, even if it be conceded that, owing to the assumed chronological relationship between the two writers, such a reference was possible. The position of the two writers precludes such acknowledgment. Lakşmidhara was, for instance, the chief minister of the powerful king of Kinauj, who was extending his dominions and adding to them, so as to come within striking distance of the dominions of the Calukya ruler, Vikramādutya VI, whom Vijāňnesvarā glorifics. The fourth

. - -- ---

ìΠ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vernusmite, V, 151 Ed. Jolly --- सस्तुलमवर्णान् शहरे नियोजयेत् तह्योत्तमगाहमी रण्डः ।

tablium Commerce name of the Kalpole d. .....

Latinus Conqueror Marga of the Kalaciri dynasty, whose regime must have come of 3 years. I say the Candrasan copper plate of King Candrasan copper plate of

and sixth verses in the conclusion of the Mitaksara, which are indubitably by Vijñānesvara himself, makes these claims: "There is and there will never be on the earth, a city equal to Kalyāņa (Vikramāditya's capital). No king who could be compared to Vikramārka has ever been seen or head of. The learned Vijnanesvara cannot submit to be compared to the slightest extent with a rival. May these three, who are comparable to the Kalbavrksa (the immortal wish-yielding tree), last (live) till the end of the present cycle of time (kalpa). . . . From the causeway of the ornament of the race of Raghu, which is massed fame (i.e., "Rama's Bridge") to the monarch of the mountains (i.e., the Himālayas), and from the western ocean, whose waves are raised by the gambols of shoals of fishes, to the eastern ocean (i.e., from the Indian Ocean to the Bay of Bengal), may Vikramādityadeva, whose feet are resplendent from the lustre of the gems on the diadems of prostrating kings, protect the entire world so long as the Moon and the Stars endure." !

#### IMPLICATIONS OF VIJNINES'VARA'S PANEGYRIC

The panegyric is as usual couched in somewhat exaggerated terms, but the skill of the author is shown in bringing into it innuendoes and references to facts or claims which a contemporary would readily detect. Thus, the words referring to the western ocean, as one of the limits of Vikramāditya's dominion, contain a concealed reference to his great contemporary and enemy, \*Mootunga\* Colar, which has not till now caught the attention of scholars. The words "catulatimi-Kulottungaringattarangāt"

continued in the descriptions of his successors. Later on the same title is taken by the Cedi ruler Marsimhavarman (c 1155 a v). It has been suggested that the rulers of the Andhra country were the Marapatis. (C V Vardya, History of Mediceval India, 11, 1926, p. 191)

ै नाचीद्रस्त भविष्यति विवित्तते कर्याणकर्यं पुरे नो दृष्टः धुन एव विविच्यिः धीविक्तार्धेगमः । विद्यानेपुरपण्डितो न भवते कि चाम्यस्योगमः धारुष्टं सिध्यस्तु कर्यादीसकर्यं तदेवप्रवृत्त् ॥ आयोताः धीतिरासे एकुरुवित्तकस्या च सेत्यपिराजात् आ च प्रवृद्धं पृथीयः चट्टविनियुक्तेश्वार्धाताः । आ च प्राचीचुप्रप्रवृद्धनिरियेद्यं नाभीस्यादिवः ॥ पायानाव्यन्तारं चणिद्यस्थितं निक्वादिव्यंवः ॥ which qualify in the more obvious sense 'the western ocean with waves raised by the gambols of shoals of giant fishes, may be taken as qualifying 'the eastern ocean' in the concealed sense of "the unsteady movements of the struggling whale of a Kulottunga." The spiteful statement may have been put in for the special delectation of Vikramāditya, even as even more spiteful allusions to Kulottunga, under a corrupt form of his carlier title, Rajendra, (Rajiga) occur frequently in the poem (Vikramānkadevacarita) in which Bilhana lauded the life and achievements of Vikramāditva VI. Bilhana refers to Kulottunga specifically as "the family foe" of Vikramaditya. The carcers of the two kings should have, by their remarkable parallelism, intensified the bitterness of their rivalry. Both came to their imperial heritage by what Bilhana calls "the concurrence of fortune," at almost the threshold of middle age. Both ruled for half-a-century. The Vengi country, forming the area between the mouths or deltas of the Krsna and Godavari rivers, was one of the bones of contention. The tract was originally a part of the Calukya empire in the seventh century, and became independent under a younger branch of the original Calukya line (the "Eastern" Calukyas). Vikramaditya belonged to the later Calukva line, whose kinship with the older line was hypothetical. while Kulottunga was by descent a scion of both the older Calukya line (through the Eastern Calukyas of Vengi) and of the Colas- Before he became the Cola emperor in 1070, he had fought, in A. D. 1067, Vikramaditya, who was then the favourite of his father Somestara I, the founder of Kalyana, and obtained from his admirers the title Virndardja-bhayamkara, the terror of Virudarāja or Vikramāditya'.' The Cālukya had almost recovered Vengi, when the news of his father's death and the accession of his elder brother and enemy, Somesvara II made

Casto VI. + lokas 26 and 27

भव द्रतिपुचिद्द देखोगाः परिवस्तिया दिन्यु पोनस्ती। र वियमहरम सिकानियानः अष्टक्षिरीयरमस्य परिजयानः । इरिज्यतिरस्यति विषद्वयानः पुनस्तिय परोमस्यमन्तम् । अपुन्यवद्वनारुद्धोगदेतो। अक्षतिरोपियमस्य सोमदेशम् ॥ as extending from ocean to ocean, and from Rama's Bridge, is realistic and not an empty vaunt it can only refer to a period after 1118 towards the end of the reign of Vıkramāditya, who died in A.D. 1127. The prayer for stability (ākalpam sthiram astu) which Vıṇānesvara has uttered must have reference to the vanjing fortunes of the conquered areas, just as the reference to the struggles of "the whale Kulottunga" is an allusion to his last war against his rival.

#### DATE OF THE MITAKSARA

Considered in this way, the date of the Mitākṣarā must be about A.D. 1120, i.e., twenty years later than the latest limit assigned by Mr. Kane to its composition and fifty years later than his upper limit for Vijānesvyara. A considerable part of the Digest of Lakṣmidhara must, on the date given below, have been composed before this date. That is to say, the Digest should have been written eurly in the reign of Govindacandra, while the commentary (i.e., the Mitākṣarā) should have been composed towards the end of the long reign of Vikramāditya. This is borne out by the tenor of Vijānesvara's panegyric which seems to refer to what has been accomplished rather than to glories to come.

### GOVINDACANDRA'S VICTORIES

To turn to the wish that that the Calukya king should rule from the Humalayas to Rameswaram, we must treat it as a pious aspiration if we remember the rapid expansion of the power and dominions of the Gahadvala dynasty of Kānauj in spite of the ever present fear of Musalman invasion and conquest. In the Kāhan plate of A. D. 1106, the Yuraraja Govindacandra records

<sup>1 &</sup>quot;The Mildlying was composed between 1070--1100 A.D." (History of Dharmasuter, Vol. 1, p. 270)

1 The panepric begins with the words "there never was, is or never will be" (naudasts bhaviyati kyitale)

Malamatan a san

that he had "again and again by the play of his matchless valour" compelled the Amir (Hammīra) "to lay aside his enmity." हम्मीरं न्यस्तवैरं महरसमरण कीडया यो विधत्ते.¹ Before 1126 he had annexed parts of Magadha.' In 1120 he had changed a gift of a village by the Cedi king Yasahkarna,3 and a prince of the line claims in A. D. 1114 to have been honoured for his valour by the king of Kānauj. Govindacandra's victory in Dasarņa on the day of the birth of his grandson Jayacandra is said to have been the reason for giving his name to the latter.' The Gagaha plate (now in the British Museum) of A. D. 1142 describes Govindacandra as having captured the clephants of "nine Kings," s

He had apparently no powerful rival in North India, and the only rulers whose power could match his were Kulottunga. whose armies marched to the limits of North Kalinga, and Vikramāditya VI. His relations with these two kings seem to have been dictated by the Hindu political principle that a neighbour, whose frontiers march with one's own, is an enemy (ari), actual or potential, while the neighbour's neighbour on the opposed side is his ally (mitra), actual or potential, while that ruler's neighbour on the other side is the potential ally of his enemy (arermitra). Thus, to Govindacandra, the 'enemy' will be Vikramāditya, and 'ally' Kullottunga, while to Vikramādītya, the natural allies will be those opposed to Kulottunga. like Vijayabāhu, the king of Ceylon, who reconquered Pollannaru (A.D. 1076) and freed Ceylon from Cola rule, the kings

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For the Rahan plate see Ind Ant. XVII, pp 14-19. It is reprinted fully in Vaidya's History of Mediaval India, II, pp 479-480.

The Maner copper-plate inscription of A D 1126 records the grant of a village near Patna by Govindacandra

It is published in the Journal of the Bihar and Orissa Research Society. II (1916), pp. 441-447

See ante, p 214 and J A S B , XXXI, p 124 See the

<sup>1114</sup> A. D 1 of the same

on account of Kanyakubja, se. Govindacandra who was then reigning

The Community of the Co

<sup>\*</sup> See Sarga VIII of Kamandala's Nilisard, slokas 16 to 50) pp. 105 to 114 of the Trivandram Edn. 1912)

Nilakantha Sastri, Colas, II. p 17

of the Hoysala dynasty and the kings of Kalinga. The influence of the principle on the relations of the three great contemporaries is evidenced by history. Vijayabāhu of Ceylon is said to have married Līlāvati, the daughter of ' Jagatīpāla' of Kānauj. The queen of Jagatīpāla is said to have been an internee in the Cola kingdom, from which she escaped with her daughter to Ceylon. We do not know when this marriage took place, but it must have been in the reign of Vijayabāhu, which extended from c. A.D. 1060 to 1120 practically covering the reigns of Kulottunga and Vikramādītya, and probably after he had freed Ceylon from the Cola supremacy. The dynastic lists of Kānauj, either of the Pratihāra dynasty or of the Rāstrakūţa branch, which apparently had possession of Kānauj till c. 1085, when it was seized by Candradeva of the Gahadvala dynasty, the grandfather of Govindacandra, do not contain the name Jagatīpāla. He was probably an obscure person with pretensions to Pratīthāra or Rāstrakūta lineage. The flight of the distressed 'queen of Kanauj' with her daughter must have been after Candradeva's conquest and after she had lost all hope.

Why did the fugitives escape from the kingdom of Kulottunga in which they were seeking an asylum? The answer is suggested by the intimate and friendly relations between Govindaranda and Kulottunga of which evidence exists in a stone epigraph (incomplete or mutilated in some rebuilding operation) of the sovereign of Kānauj, bearing a Cola date corresponding to A.D. 1110, which exists on the walls of a temple in the Cola capital Gangaikojdacolapuram. This inscription gives the familiar Gāhadvāla prususti, and ends (before mutilation commences) with the name of Candradeva, the grandfather of Govindacandra, to whose reign the inscription clearly belongs. The late Mr. V. Venkaya suggested that the inscription was perhaps incised during a friendly visit of the Kānauj king to Kulottunga. This is very unlikely. It is more probable that the endowment recorded in this inscription was intended as a resture

Nalakantha Sastri, Colas, II, pp. 41-44

<sup>\* 161</sup>d , pp. 34-38.

<sup>1 1</sup>bid . p. 17.

<sup>4</sup> Triphibi, History of Kanaug, 1937, pp 255-250.

<sup>\*</sup> Para 56 of the Annual Report of the Madras Assistant Superintendent for Prography, for 1907-1905.

of friendship, and was allowed, with the prasasti of a reigning foreign ruler to be put up in the very capital of the Cola emperor. It is natural that this alliance between Kulottunga and Govindacandra should shut the Cola dominions to any pretender to the lordship of Kanauj. It will account for the flight of the mother of Līlāvatī to Lankā, and Līlāvatī's own marriage to the king of Lanka who had driven the Colas out of the island. The intense ill-will between Vikramāditya and Kulottunga is evidenced both by contemporary literature (e. g., Vikramānkadevacarita and the colophon to the Mitaksara,) and inscription.' Govindacandra's diplomatic activities naturally extended to all possible enemies of Vikramaditva VI. Thus, he is said in the Prabandhacintamani to have received an envoy from the Calukva ruler of Anhilvad (Gujarat), the warlike Siddharaja Jayasimha (A.D. 1093 to 1143) the predecessor of the more famous Kumārapāla (A.D. 1143-1172).\*

In an Indian kingdom the responsibility for making alliances rests with the Mahāsāndhivigrahika or Chief Minister for War and Peace. This was the office held in the kingdom of Kānauj, by both Bhaṭta Lakṣmidhara and by his father Bhaṭta Hṛdayadhara and is signified by the term Mantrī, which occurs at the head, of an enumeration of the officers of state to whom the Kamauli grants of Govindacandra were addressed for execution. In the eighth sloka introducing his work, Lakṣmidhara describes himself

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Prabandhacintamani Ed., Jinavijavamuni, III, 121, states that Siddharaja Jayasimha sent an envoy to the king of Kasi

The pompous

commanded to give vigrahika describes

organists describes where the functionary is usually entrusted with the duty of drawing up the copper-plate grants recording gifts or alienation. This duty is assigned to this officer in an anonymous text quoted in the Mitakyara, on Yajna-valkya, I, 319-320.

<sup>&</sup>quot;The drafter (of the copper-plate) should be the Sandhivigrahikakari. He should draft the charter as dictated by the king himself."

as "Mantrīsvarah." This should be treated as a baryaya for the official title of Mahasandhivigrahika, which appears over and over again in the colophons. In two places, viz., at the beginning of the first kanda and at the beginning of the Rajadharmakānda, Laksmīdhara proclaims that it was solely through his counsel that king Govindacandra attained supremacy over other kings, trod the path of righteousness, and made many crowned heads humble themselves at the feet of this king. Such an open declaration in a work written by command of a powerful ruler could not have been made unless the truth underlying it was well-known. The Cola alliance, of which we have evidence, soon after the formal assumption of sovereignty of Govindaçandra about A. D. 1110 may have been due to his Minister's skill, and intended to check the designs of the aged and warlike ruler of the Dakhan. It is noteworthy that in the description of the prowess of his king, in the introductory stanza, Laksmidhara refers only to two exploits specifically, viz., repeated defeats of the Hammira, i.e., the Muhammadan invader, and the humbling of the Gauda ruler. The first exploit occurred only during the reign of Madanapala, when as Yuvaraja Govindacandra was virtual ruler.

The second exploit, i.e., the humbling the Gauda, must refer to some attack, of which we have found no record as yet that occurred early in the reign, on Madanapäla of the Päla dynasty of Bengal, who had sought the alliance of Candradeva, Govinda-candra's grandfather, when attacked the Sena king Vijayasena. It cannot refer to the later conquest of Päla territory as far as Monghyr, since in the Rähan plate of A.D. 1109 Govindacandra is already described as "terrific in cleaving the frontal lobes of arrays of irresistible mighty elephants from Gauda." The same inscription records that he "again and again by the play of his matchless fighting compelled the Hammira to lay aside his enmity," in language recalling Lahsmidhara's prasasti of Govindacandra.

## असम-समर-सम्यक्-लम्पटरशौर्यभाजं अवधिरवधियुद्धे येन हम्मीरवीरः॥

The omission to refer to the later conquests in Dasārņa and Magadha and to the victory over the 'nine kings' (nava-rija) and to Govindacandra's later title—asvapati, gajapati, narapati,

ráivatravādhibati vividha-vidvā-vicāra-vācasbati (these could not be missed by a Minister who composes an eulogy on his Sovereign)-makes it clear that his vague references, other than these two specific claims adduced on his behalf to Govindacandra's military exploits, must have been due to Laksmidham having written early in the reign before those conquests were made and new virudas acquired.1 There is no violence to probability in such a view, because Govindacandra had been virtual ruler for a dozen years before his formal accession, and even as Yuvarāja must have attained manhood. As Laksmidhara's father was also a Minister before him, it is not unlikely that father and son served Govindacandra's father and Govindacandra himself, and that they had been commissioned for the composition of the Kalbataru even before the formal beginning for the reign of Govidacandra, who is pointedly praised by Laksmidhara for his self-mastery, and learning.3 The inscriptions show that Govindacandra's predecessors were devoted to Hindnism.



tuil sentence is:

#### तस्मादञायतः निजायतवाहुवाही बद्धावरुद्धनवराज(ज्य)गजो नरेन्द्रः । सान्द्रामनाद्रवसुचां प्रभवो गयो यो गोविन्द्रवन्द्र इति चन्द्र ६वांबुरासेः ॥

As this sloke is repeated in subsequent grants, as an official present, and as when it first appears Goundarandra must have been ruler for alleast ten Jears, the description of him (under this verse) of having by his powerful arms bound and controlled the elephant (which was) the more langdom, is pointless

It is expressly stated in some of the colophons to the Kulpataru that Hidayadhara, the lather of Lahymidhara was also Muhasandhis igrahika

Grants of A. p
them A Yuszfaja m
Yuszfaja m
Yuszfaja se esfiy as a
his father, he omits t
manded to give effect
age in 1110. His la
supposition he must h
what his contemporaries

This is evident from the pools allocutions in some of their inscriptions, and from the claim of Candradera that he was the protector of the holy places of Kars, Karsha, Utimalouda, and Indiractionys, as well as from the general tenur of their rule.

#### KALPATARU EARLIER THAN MITĀKŞARĀ

To sum up. Any possibility of Laksmidhara's making a reference to Vijnanesvara is ruled out on two grounds mainly, viz.; (1) the dictates of prudence, because no sensible Minister will cite as an authority an adherent of his king's rival or enemy; and (2) the impossibility of an earlier work quoting a later. For, it follows from the data already adduced that the Kalpataru, should have been composed about A. D. 1110, early in the reign of Govindacandra, while the Mitaksara could not have been completed before A. D. 1120. In any case, the Mitaksara, even if it had been composed a few years before the Kalbataru, could not have assumed sufficient importance in the eye of so proud a scholar as Laksmīdhara, who has described his many claims as a nibandha-writer, as to make him rank it as authority with Gopāla's Kāmadhenu, Pārijāta, Prakāsa, Mahārnava, Halāyudha, and Mālā, referred to either in the introductory verses or cited in the body of the Kalbataru. The alleged citation of Vijnanesvara by Laksmidhara has accordingly to be rejected as spurious.

#### VERBAL IDENTITY BETWEEN BOTH WORKS

In an examination of the Vyavahārakāyda three instances have come to light in which the interpretation of certain smrliverses is in almost the same words in both the Mitākarā and the Kalpataru. The verbal identity may be accidental, as the verses are not difficult, or the commentary may have been copied

Heater with regard and his own composition came out

यस्पोधियती रिश्वसासी न महाजंबे श्रीः
निम्नं दवाति यदशः कित ज्ञामेषुः।
तस्यात्तित्यति रिर्वावि व्यव्यक्ति ज्ञानं
श्रानान्त्वं किम्न न कल्यत्तोः प्ररोहः ॥
व्य चिन्तेन महाज्ञवात्यत्ये यः स्थामेषुस्पृष्टाः
श्रेद्धाः कस्य परिस्कृतित हृदये ते (रत) माळादगः ।
श्रीकार्त्योग्यत्यविक्तमावाद्यत्ये
भेनान्त्रं जास्त्रत्योगकृत्ये कल्यद्वाः कस्यते ॥

from an earlier writer by both authors. Ingenuity may see in the prayer of Vijñānesvara that his work, his city and king should last as long as the Kalpatatā, a concealed compliment to the Kalpatatā. Such a surmise will not be ruled out as improbable if both writers had been attached to the court of the same ruler or of friendly kings. The circumstance that their allegiance was divided, between two powerful and passively hostile kings, makes the suggestion weak. But, whether the two writers knew each other or not, it is a mark of the powerful wave of Hindu feeling, which was stimulated by the Muhammadan attacks and the rise of new states, that such cardinal works as those of Lakṣmīdhara, Vijñānesvara and Aparārka should have been produced in the same generation.

<sup>1</sup> Cf. Akalpam sthiramastu Kalpalatika-kalpam tadetattrayam

dhar there

might nave been after their respective works were composed

#### NOTE A

LARSMIDHARA has prefixed fifteen verses to the first book of the Krtya-Kulbataru, which deals with the first arrama and forms also an introduction to the whole work. Of these, the first three contain prayers to Vișņu, who seems to have been Laksmidhara's tutelary deity, Siva and Manu. The invocation of Manu is appropriate as Laksmidhara proposes to expound Dharma. The next four verses contain a panegyric with historical allusions to Laksmidhara's patron and king, Govindacandra. The remaining eight verses set forth the author's qualifications and the merits of the work. Besides these fifteen verses, the Brahmacarikānda has an introductory verse, in which again Laksmīdhara describes his own prowess by which his enemies were reduced to the life of hardship and austerity prescribed for Brahmacarins. To each of the succeeding thirteen kandas a similar verse is prefixed in which similar justification for his dealing with the subject of each book is adduced. These verses furnish the only direct information on Laksmidhara's career and achievements. We learn from them that he had enemies over whom he ruthlessly triumphed, that he was a wealthy grhastha, whose life was an example to others, that he performed with diligence and scrupulous care the prescribed rites for a Brahmana and made Dharma forget its "separation from the Golden Age," that he duly discharged the duties to ancestors in the way of sraddhas, that he made many agrahārasthāpanas, that he founded on the pilgrim routes satralayas, that he was the " holiest of the holy ", in view of his purificatory rites, that his exposition of law as a judge roused the spontaneous admiration of the learned, that his "assumption of the sacred duty (yapīa) of the protection of the Universe" (in plain prose, his prime ministership) brought peace and purification from sin to countless people, and that he was deeply versed in Vedanta and the way of salvation.

These verses are in many places corrupt, and have had to be restored. This has been so particularly in regard to the sixteen slokas with which the first kanda begins. Only a single manuscript of Brahmacāri-kānda is so far known, and it is very defective. It has lost the last pages of the kanda making it difficult to publish it first. Its publication is held over in the hope that one other manuscript of it at least will come to light The prefatory verses have been reconstructed with the help of Dr. V. Raghayan, M.A., Ph. D., of the Sanskrit Department of the University of Madras. They are reproduced below, as restored. The English translation which follows the text is Dr. Ragbavan's. The introductory verse of the sixth book which deals with bratistha is wanting in the Udaipur Palace manuscript of it, and the work begins abruptly. A second manuscript, which 'I was able to secure, has also lost the first leaf which would have contained the introductory sloka. The mansucripts of the bijā and vrata sections are similarly defective. The headings do not occur in the manuscript.

## प्रार्थना

## (विष्णुः)

देवः स्पुरम्महिमतत्तदनन्तमस्यकूर्मादिजन्मकथिताऽद्वृतवेभवो यः । त्रक्षाण्डयुद्वृद्वतया स्फुरदंशल्याः मायामपोहतु स बोधमहोदधिर्वः ॥ १ ॥

## (शिवः)

वाने यस्य ळळाटळोचनशिखा, ळखाडपि चन्द्री, विभो रेमाशोममर्थ (/) जगज्जनशितुं बीजाय सङ्घायते । तस्योमिळ्यपयोगियोगिजनताङ्क्त्यसम्बर्स्थन-स्फारध्वान्तहर्र्स् हस्स्थ दहरस्थानं महामो महः ॥ र

### (मनुः)

सुदृधः सुक्ताऽपुण्यक्षीरनीरविवेचनः । मनुमानसमाविदय राजदंसः पुनातु वः ॥ ३ ॥

### THE DANA KANDA

## राज्ञ: प्रशंसा

श्रीमन्मानववासवस्स विजयी गोविन्द्वन्द्रोऽस्ति यः क्रीडातजितगोडगजितगयस्तर्गाभवस्यार्थेवः । सर्वोर्वान्द्रज्यश्रतिश्चृतिवियसंकोचगार्थेकः । यनास्माऽपि जितस्ततदशमगृता मन्ये किमन्यं परे ॥ ४ ॥ एप ज्ञानपराकृमैकवसतिः गोविन्दंबन्द्रः परं कृन्दर्भस्य च बैरिणाच विशिष्तैः रक्तोऽभितः शोभते । मायामप्यवनीशमण्डलमपि स्वच्छन्द्रसुन्छन्द्रता यनाऽऽञ्मा कृतिनां दिनैः कृतिवयिद्धैतमारोपितः ॥ ५ ॥ कोशान् गेहर्वमुद्धन् पथि करितुरगान् वान्धवानर्थमागें दुर्गेक्षन्तःपुराणि प्रतिरवचिकताः पर्वेतेन्यो निम्रुचाः । यस्योद्योगे दवन्तोऽसमसमरसमार्थभगन्त्रीरमेरी-भाक्काराजीणकृणज्ञरमसमरसमार्थभगन्त्रीरमेरी-शक्तरस्वस्यस्यस्यः शीर्थभाजामविस्त्विध युद्धे यन हम्पीरचीरः ॥ ७ ॥ अससस्यरसंवछभ्यः शीर्थभाजामविस्त्विध युद्धे यन हम्पीरचीरः ॥ ७ ॥

# यन्थकर्तुः मशंसा

विधाविक्विविकासभूरह्वसी वीरस्य विभोजमः
श्रीलस्भीधर इत्यचिन्त्यमहिमा तस्यास्ति मन्त्रीधरः ।
मूसर्वेः पदचकवाकसिधुनर्ज्ञाडार्थमासूत्रिता
यनाऽनेकनरेन्द्रस्लमकुटउयोत्तिमेथी वाहिनी ॥ ८ ॥
हुस्वा लक्षमरातिभूपतिविद्यत्वानि योद्योनले
पृथ्वी साध्यता समूद्रवसनां श्रीदेक्काक्षीप्रकेः ।
पतेनोत्तमसाधकेन कति न कृराक्षयाः श्रापिताः
सङ्मामकतरीक्षकेन विक्यं विधार्थिता पार्थिवाः ॥ ९ ॥

### पन्थस्य प्रशंसा

तेनायं वेदम्लः स्टतिनिचयमयस्कन्धवान् यः पुराण-व्युह्वयुत्पन्नशाखः प्रकरणनिकरोहण्डकाण्डप्रचण्डः । LAKŞMIDHARA AND THE KRTYA-KALPATARU

उन्मील्हावयपत्रः स्फुरद्तिविशदज्ञानरस्यप्रस्तः श्रीमद्धमर्थिकामाऽमृतमयफल्दस्तन्यते कल्पहुसः ॥ १०॥ पौराणरिव वाणीः कचिद्कृतकृती कापि भूयस्स्यतीनां गोपालस्तद्वयस्यः स्वकृतिविरचनं शास्यकृषेण चक्रे । श्रोतस्मातादिसारिविव्यजनमनोहारि कारिय्योऽयं

भीमांसोर्पसिवार्षस्य कथातीतरुवः ववन्यः ॥ ११ ॥ अस्योत्थितो स्थितिमती न महाणेवे श्रीः निदां दधाति यदधः किल कामधेतुः । तस्याऽज्ञानिस्थति स्विति विवयिद्वाताम

तस्याऽऽतिनित्यति रति विवुपद्विज्ञानाम् आनन्दनः किन्न न करणतरोः भरोहः ॥ १२ ॥ का चिन्तेच महाणेवानुवरणे का कामपेनुस्पृद्धां क्षुद्राः कस्य परिस्कुरनितं हृदये ते [स्त्र]मालादयेः । श्रीलक्ष्मीयस्त्रुद्धियेभवसुभासेकपभावादयं येनाज्ञेव जगलयोपहृतये करपटुमः कल्पते ॥ १३ ॥ एकार्थर्वेकमेकं कचिदपरमि स्वीष्टतं कार्ययोगात् न्यस्तं विज्ञानमृत्वं प्रचरदिप परित्यकमज्ञानमृत्वम् ।

शिष्टैस्तम्यगृहीतं वचनमभिहितं स्पष्टितं चाऽस्फुटार्थे यत्राऽपारो विरोधः स्कुरति विरचिता तेन तत्र व्यवस्था ॥ १४ ॥ स्टस्मीपरेण द्वनिग्रस्थवचस्तग्रदं न्यायादिणा क्रिल विलोड्य समुद्धतोऽयम् ।

काण्डैश्चतुर्दशमिरद्भुतपर्ववन्धेः बाज्छोवितं फलति कल्पतरुर्वे कस्य ॥ १५ ॥

# काण्डोपक्रमश्चोकाः

# [ब्रह्मचारिकाण्डोपकमे---]

विशाला (१) विद्युखाः क्षेतेन्द्रियसुखाः क्षातन्यनिद्राख्यो भिक्षाञ्चविज्यस्वचा परिचिताः कीपीनमात्राग्वराः । नीताः कादयभिषस्य येन रिपवस्ते ब्रह्मचर्य परं काण्डे स प्रथमात्रमं प्रथमतः मस्त्रीति लक्ष्मीघरः ॥ १ ॥

## [गृहस्थकाण्डोपकमे —]

स्वाच्यायाधिगमोऽर्थतत्त्वगतये सा कर्मनिष्पचये सा निश्जेषमरूक्षयाय स पुनर्गोक्षाय यस्याऽभवत् । दत्तानेकपुरद्विजोत्तमवपूसंगीतनादोत्सवो मार्द्वस्यू वदति द्वितीयमधुना काण्डं स स्टब्सीपरः ॥ २ ॥

# [नैयतकालकाण्डोपक्रमे---]

येन प्रश्यहमश्रसिन्धुपयसि खानादिभिः कर्मभिः यज्ञैः कर्मभिः [पञ्चशिः] अप्यपास्तकलिभिनीतः परामुलतिम् । धर्मो विस्मृतवात् कृतस्य विरहक्केर्यं स लक्ष्मीधरः काण्डं नैयतकालिकं कल्यति भीले तृतीयं सताम् ॥ ३ ॥

### [श्राद्धकाण्डोपकमे---]

यः पुण्यात्मा भिनोति प्रतिदिनमिनिहेर्दनकारीमैनुष्यान् कव्यैरव्याजभव्यैः पितृगणममरस्तोममस्तोकहर्व्यैः । श्रीनाथध्यानसिन्युद्धवनसुखरसोपेतचेतोमराजः स श्रीलक्ष्मीधरोऽयं विरचयति सुधीः श्राद्धकाण्डं चतुर्थम् ॥ ४ ॥

## [दानकाण्डोपक्रमे---]

वेनाविच्छेदवेदप्यनिद्दक्तिलिभिः श्रीत्रियाणां पुरीभिः फुछान्जामोदमाधन्मधुकरमुखरव्योमभागीत्तदागैः। चके धात्री पवित्रा विभववितरणैरिविवाच्छातिरिक्तैः स श्रीमानेष छर्ह्मीधर इह तनुते पद्यमं दानकाण्डम्॥ ५॥

## [तीर्धकाण्डोपकमे---]

धर्म निर्मेब्हेमकुन्भक्षिरसो यस्यामराणां गृहाः संस्यातीतवुमुक्षुभिक्षुयरियन्मित्राणि सत्राख्याः । तीर्षेषु भययन्ति धर्मनगरद्वारानुकारास्तुळां (१) काण्डे तीर्पेवियेचनं वितनुने लस्मीधरस्सोऽष्टमे ॥ ६ ॥

## [शुद्धिकाण्डोपक्रमे ---]

वर्णादप्युचितार्जनाद्धि भृशं शुद्धैर्यदीयैत्मी दौर्मत्याद्धि दुच्हृताद्धि गताः शुद्धि द्विजाः काश्चनैः । धर्मेन्दोरुद्याचरुः स दशमे काण्डेऽत्र स्रक्ष्मीधरः शृद्धि शदिमतां वरो विरचयत्याचार्वारात्रिधः ॥ ७ ॥

## (राजधर्मकाण्डोपकमे---1

न्याच्ये दर्भिन यद्धानद्भुणवतां गेहेषु यहन्तिनो राज्ञां मूर्धिन यत्पदं व्यरचयद्गोवित्रचन्द्रो तृपः । तत्त्वर्वं स्वस्तु यस्य मन्त्रमहिमाऽऽध्ययं स स्ट्रमीधरः काण्डे शंमति राजधर्मीनयपानेकादशे पृण्यधीः ॥ ८ ॥

## • [व्यवहारकाण्डोपक्रमे —]

नानाशास्त्वनोविनारचतुरप्रज्ञावरूस्थापित-म्यायादिव्यवहारमार्गविश्वरास्तास्ताः प्रगल्मा गिरः । यस्याऽऽकर्ण्ये विषश्चितः प्रतिसमं रोमाञ्चमातन्वते काण्डे स व्यवहारमत्र ततुते स्टब्सीयरी हादशे ॥ ९ ॥

## [शान्तिकाण्डोपकमे---।

यस्मिन्त्रित्रति विश्ववालनमहायज्ञं द्विजन्मोत्तमे माक्षाः शान्तमलीमसास्मुरुवयः पुष्टि वरां साधवः । काण्डं शान्तिऋगौष्टिकाश्रयम्य मृते स लस्मीघरो धीरेयः कृतिनां त्रयोदशमिह पञ्चालतापादपः ॥ १० ॥

## [मोक्षकाण्डोमकमे---]

वेदान्तोक्तिविवक्षैभवगठबृदुवौध्मायातम-स्वैरोन्मीठबृमेयचिन्मयपरब्रिकेतानात्मने । ने यस्मै स्पृहुयन्ति ठठधपरमानन्दास्सनन्दादयः काण्डे वक्ति चतुर्दशे द्विजवरो मीर्जु स लक्ष्मीपरः ॥ ११ ॥

# TRANSLATION-INTRODUCTORY VERSES

- May that God, the great ocean of Knowledge, remove Delusion. He whose miraculous powers are proclaimed by the several endless and glorious incarnations of the Fish, the Tortoise and others, and but a fraction of whose aspect quivers as the bubble of cosmos.
- 2. We adore that effulgence in the heart of Hara which destroys the vast darkness in the heart (lotus-like abode of heart) of the yogic persons who free themselves from the (sixfold) waves (of misery, delusion etc.) that Lord Hara the flame of whose foreheadeye and whose lunar digit, methinks, become............. the germ for creating the universe.

(Part of the second line of the verse could not

- May the good-hearted Manu, foremost among kings,
  who discriminates the good and the sinful, even as
  the charming kingly swan, diving in the Manasa lake
  would discriminate milk and water, enter your mind
  and purify you.
- 4. There is the victorious king Govindacandra whose mere sport threatened the Gauda king whose (panicky) shout in turn) alarmed to stupefaction all other kings. Need it be mentioned that he subdued the other enemies, he who restrained literally conquered) his own self, being a man of selfpossession, from the conquest of all the kings, fearing that the skies would shrink if he took the vow to conquer all the kings?
- 5. This unique abode of knowledge and valour, Govinda-candra, shines ruddy all around with the shafts of the god of Love and enemies allie; the successful Govindacandra who, by freely uprooting both Illusion and enemy-kingdom, established himself within a few days as Absolute, without a second.
- In whose campaign, the fleeing enemy kings, with their looks reeling with the weight of panic caused by the deep noises of the drums (sounding) at the

beginning of the unequal battle, turn back from mountain (caves) frightened by the echoes, and leave their treasuries in their abodes, their elephants and horses on the highway, their kinsmen in halfway and their harem in the fort.

- 7. The Sun who puts out the splendour of all the haughty kings who are merely like so many stars, by whom will that Govindacandra be not respected?—He who killed in battle the heroic Hammira, a paragon of valour who was eager for the fortune of an unequal combat.
- 8. To that heroic king there is the cluef minister, foremost Brāhmana of unimaginable greatness, Lakşmīdara, an excellent tree for the creeper of learning to grow upon; he, who for the sport of the Cakravākabirds of his king's feet, provided a river in the form of
- the glitter of the jewelled diadems of numerous kings.
  9. How many wicked kings have not been made to disappear by him who initiated himself in the battle-vow, a seeker of miraculous power and an excellent votary (accomplisher), who in the fire of his valour, made oblations by a lakh of lotuses in the form of enemy kings' heads and performed the rite of securing for the king of Kāsī the sea-girt earth.
- ing for the king of Kasi the sea-girt earth.

  10. By him is raised this Divine Tree (work called Kalpataru) of which the Vedas are the roots, the Smṛtis the boughs, the Purāṇas the branches, formidable with the long stalks of numerous Prakaraṇas, spreading the leaves of quotations, fluttering with the beautiful blossoms of pure knowledge and giving the fruits of Dharma, Artha, Kāma and Mokşa (Amṛta).

  11. Now he extracted passages from the Purāṇas and now again, from the Smṛtus; thus did Lakṣmidhara's
  - ing the leaves of quotations, fluttering with the beautiful blossoms of pure knowledge and giving the fruits of Dharma, Artha, Kāma and Mokṣa (Amṛta). Now he extracted passages from the Purāpas and now again, from the Smṛtis; thus did Lakṣmidhara's friend, Gopāla, make his work a mere collection of quotations. But this compact work shall be done, with no loophole to complain of, satisfying the minds of the learned, with the essence of the Vedas and the Smṛtis, and with its ideas crowned with interpretations and dizcussions.

- 12. Will not the delightful growth of Kalpataru, (the celestial tree and this work) give joy to the birds of the learned (the Brāhmans and the gods), the Kalpataru after "whose appearance, excellence (Lakṣmi) does not stay in the great ocean (the work Mahārṇava) and at whose feet the celestial milch cow (the work Kāmadhenu) sleeps (remains an unopened book)?
- 13. Now that this Kalpadruma, thanks to the efficacy of the ambrosial watering of the intellectual powers of Laksmidhara, is here, capable of helping the three worlds, why think even of going after the great ocean (the work Mahārṇava)? Why desire for the celestial cow (the work Kāmadhenu)? In whose mind will occur those trifling things, gem-necklace etc. (works like the Ratnamālā)?
- 14. Of authorities on the identical topic, a single text has been adopted at one place, and another at another place, as purpose required; that which is based on knowledge has been kept and that which is based on ignorance has been abandoned, though it is current; the view adopted fully by the authorities has been taken and that which was ambiguous has been clarified; and where there was an endless controversy, there a finding has been made by Laksmidhara.
- 15. To whom will not this celestial tree (the work Kalpataru) give the fruit, according to desire, the Kalpataru with wonderful nodes (sections) and fourteen branches (books), and which has been raised by Lakşmidhara, out of the occan of sayings of the chief secrs, churning it with the mountain of his interpretation.

### OPENING S'LOKAS OF EACH KANDA

 Lakşmidhara begins the first Āsrama in the first book, he who reduced to Brahmacārya the enemies of the king of Kāsi, enemies who (like the Brahmacārins) had to turn away form, were deprived of sensepleasures, had to sleep on a bed of earth, took to begging alms, accustomed themselves to hides, and had but laincloths as dress

- 2. Lakşmidhara now gives out the second book on the subject of Household life, he who learnt and recited the Vedas for realising the truth of their meaning, realised that meaning so that his karmans may properly be done, did his karmans properly for the total destruction of impurity, had his impurities destroyed for the purpose of deliverance,—Lakşmidhara who was responsible for the music festivities of the ladies of the excellent Brahmins to whom he had gifted many habitations.
- 3. Lakşmidhara writes for the satisfaction of the good the third book on Nıyatakāla, he who, by his daily duties like bathing in the Ganges and by his Kali-scaring fivefold yajñas, took Dharma to a great height and made it forget the pang of separation from the Krta age.
- 4. The wise Lakşmidhara writes the fourth Sräddha Kāṇḍa, the swan of whose heart has the delectation of the joy of floating in the river of the meditation of Viṣṇu, that blessed soul, who, everyday gratifies men with unbounded offerings due to guests, the manes with guideless and happy Kavya-offerings and the rods with abundant kavva-offerings.
- 5. Laksmidhara does here the fifth Dāna Kānda, he who sanctified the earth with gifts of wealth over-reaching the ambitions of the supplicants, by (the construction of) tanks whose atmosphere was resounding with (the hum of) the bees reeling in the odour of the blown lotuses, and by (the foundation of) rowns of Vedic scholars which put an end to Kali through unbroken Vedic recitations.
- 6. Laksmidhara examines the subject of Tirthas in the eighth Chapter, he whose dharma is proclaimed by temples with bright golden finals, by resthouses accommodating collections of numberless recluses and mendicants and (portals or arches or stepways?) resembling portals to the City of Dharma, at bathing ghats.

- 7. In this tenth book, Lakşmidhara, the rising mount for the moon of merit, the foremost of the pure, the ocean of approved modes of action, deals with Suddhi, he through whose gold, pure in colour (or carat) and in the method of their acquisition through proper ways Bráhmanas were freed from poverty and improper acts.
- 8. Lakşmidhara speaks of the Rājadharma in the eleventh kāŋḍa, he whose mind is in meritorious acts, and thanks to whose miraculous great counsel, king Govındacandra was able to do all that, viz., the placing of the world on the righteous path, the placing of elephants in the house of men of qualities, and the placing of his own feet on the head of kings.
  - 9. Lakşmidhara deals here in the twelfth book with Vyavahāra, whose several authoritative words at the meetings of the court, clear in their procedure, with principles established by the force of his intellect rendered capable by his investigations in several sāstras, the wise listen to and feel thrilled.
- 10. Laksmidhara, the tree supporting the creeper of intelligence, the foremost of the successful, speaks then of the thirteenth book here dealing with Rites propitatory and acceleratory, while which great Brāhman was doing the great yajña of protecting the universe, the good men had all their distresses put down and with great lustre, attained supreme welfare;
- 11. Laksmidhara, that excellent Brahmana speaks of Moksa in the fourteenth chapter, he whose soul is in unison with the Supreme Sprit of the form of the inscrutable knowledge, freely manifesting itself when the irremovable darkness of Māyā drops as a result of the abundant discriminatory knowledge of the words of the Vedānta, and for whom Sananda and other (Siddhas) who have attained the Supreme Bliss, vearn.

### INTRODUCTION TO THE DANA-KALPATARU

#### Comprehensiveness of the Dana-Kalpataru

THE fifth kanda of the Krtya-Kalpataru deals with gifts (dana). It is one of the larger sections of the Digest as it dealt with a subject which must have been topically of interest to kings and great nobles, who alone could make the sixteen "great gifts," the ten "mountain" danas, etc., as well as the ordinary gifts which were within the means of ordinary folk. The spiritual efficacy ascribed to gifts and endowments must have specially appealed to those who believed in them as the appointed means of grace in the iron age (Kaliyuga). In even works specially devoted to gifts, the mahādānas might come to be omitted on the ground that they (the books) were intended for common people, and not for kings and nobles, who alone could command the resources necessary for the making of the major gifts. Vijñānesvara perhaps took this view, as his commentary on the eighteen slokas in which Yājñavalkya dealt with dāna (I, 198-216) hardly covers five printed pages. Govindananda Kavikankanācārya deliberately omits the sixteen mahadanas, the ten acaladanas and the dhenu-danas on the ground that these, described in the Matsyapurāna, were within the capacity of only ruling princes and noblemen, and that they could turn for information about the omitted great gifts to treatises on mahādāna.' Aparārka.' on the other hand, wrote what is virtually a digest on gifts (dananibandha), running to 136 pages of print, in commenting on the

Govindananda's Danakriya-kaumudi, p 86 (Bib Ind 1903) -

तुळपुरपादि पोडणमहादानानि थान्याचळादि दशविथाचळदानानि मस्यपुराणोकानि महाराजेतरसाच्यान्यञ्जोऐक्सितानि महादानपदती द्रष्टव्यानि । अन्यानि दानानि यथायथमा-करेपद्यानि ॥

<sup>2</sup> Govindananda's date is 1500-1540 A. D

Aparārka (c. 1120 A D) See pp 281-416 (ed 1903).

same verses as the Mitākṣarā. He probably did so, because to kings like him the subject had peculiar attraction and value.

That Laksmidhara's interest in gifts (dana) was not merely theoretical is shown by the claims he puts forward in the sloka introducing the Dānakāṇda.1 He proudly declares that the Laksmīdhara, who devotes his fifth discourse to dāna is he "who sanctified the Earth with gifts surpassing the expectations and hopes of supplicants, with tanks (that he had constructed out of his bounty) which resounded with the hum of bees attracted by the fragrance of the full-blown lotuses that filled them, and with towns of Vedic scholars, whose uninterrupted Vedic chant dispersed the darkness of the Kali age." \* In founding agrahāras and excavating tanks, he was fulfilling not only the duty which he describes at length as lying on all affluent grhasthas to spend their wealth in pious ways, but was setting an example to his own sovereign, whose many inscriptions give evidence of an abiding faith in the saving virtues of gifts made in accordance with the sastras. The wide vogue of dana is illustrated by another significant instance. Candesvara, whose Dānaratnākara, like all his other works, is virtually a rehash of the Dânakāṇda of the Kṛṭya-Kalþataru, actually performed the Tulādāna in A. D. 1314. In later times, after Hemādri had embodied in the Danakanda of his great digest, the Caturvargacintāmaņi, all previous teachings on gifts, kings, who made the mahādānas, used to describe themselves as those who had performed the mahādānas described by Hemādri.4

#### Pre-Kalbataru Treatment of Dana

If not the earliest digest to deal extensively with Gifts, the Kṛṭya-kalþataru is without doubt the earliest, which deals with

- See the mangalarloka on p 1 infra.
- Apasta-kalibhih is an expression which occurs also in inscriptions
- kara (1924).

  \*Epigraphia Carnatica, VIII. Tirthaballi, 12. In Rasārņava-Sudhākara of Simha bhūpāla (c 1360 A D) the following verse appears

हेमादिदानैः धरणीमुराणा महाचलं हस्तगतं विहाय । यः चारुगोरानपयेन चके धीरवेतं सर्वजनप्रगम्यम् ॥

The reference is to the flight of steps at Srirailam or Mallikarjuna-Keetra.

the subject adequately. It is noteworthy that though Laksmidhara refers, in other works of his, to predecessors like the authors of the Prakisa, Pirijita, Kimadhenu and possibly a Maharnava, as well as to Halayudha, not one of these is alluded to or cited in the Dāna-Kalpataru. Almost coeval with him is Aparārka, whose treatment of dana is unusually full, as already noticed, and who cites no earlier digest, or commentary. The Danasagara of Ballala Sena (composed in S'aka 1091, i.e., A.D. 1161-69) refers to the Kalbataru. A comparison of the printed fragments of this work with the Kalpataru shows that the material of the latter is utilised and expanded by the addition of prayoga-vidhi (procedure) for each dana, and for donors following each Veda, with a recapitulation of the Vedic mantras to be recited at the time, which are only named or alluded to by Laksmidhara. It would be open to presume from the circumstance that later writers on dana like Candesvara (c. A.D. 1314), Madanasimha, Hemādri and Mitra Misra expanded only the Dāna-Kalpataru, building their own works round the core of Laksmidhara's book but for one circumstance, viz. that Candesvara cites the following digests, viz. Kamadhenu (once on p. 118, Adyar Transcript), Prakāsa (ib. fol. 59, 78 and 341), Pārijātā (fol. 66, 83, 152, 155, 260, 270 and 356) and Bhūpālapaddhati (fol. 84, 102, 152, 161, 170, 171, 173, 192, 197, 206 and 326), among which all but the last are pre-Kalbataru. The citations of Pārijāta and Bhūbālapaddhati alone relate to dana pure and simple. Whether the former of these two was a digest which treated of dana also, or separately, it is evident that Laksmidhara's work superseded it completely, and that for all later literature on gifts the source was only the Dana-Kalpataru.

#### VEDIC LITERATURE ON GIFTS

#### Nārasamsāķ

The literature of gifts (dâna) has great antiquity, and its importance and underlying principles are recognized in Vedic literature. In the Rg Veda there is a whole class of hymns known as dâna-stuti, in praise of gifts and liberality. They reflect the gratitude of priests for the extra-ordinary munificence

shown by royal patrons. Among the donors commemorated are king Svanaya (R.V., I, 125, 126), Taranta, Purumiha and Rathavītī (R.V., V, 61), Sudāsa Paijavana (R.V., VII, 18), Kasu Caidya (VIII, 5), Tırındira Pāras'avya (R.V.), Kānīta (R.V., VIII, 46) and S'āvarni (R.V., X, 62). The vast dimensions of the commemorated gifts perhaps conceal poetical exaggeration. The liberality of such patrons was to be held up to the admiration of later generations by legends which had to be recited at sacrifices. Such stories are described as "praise of men" (nārasamsā) and, the S'ānkhāyana-srauta-sūtra (XVI, 11) 1 mentions the following as fit for such recital; the legend of S'unassepha; the story of Kaksıvat Ausiga, who received gifts from Svanaya Bhavya; the story of S'yavas'va Ārcanānasa, who received gifts from Vindadasvi; the gifts of the carpenter Brbu to Bharadvāja; the story of Vasistha, the purchita of Sudās Paijavana; the story of Vatsa Kānva, who received gifts from Prthusravas Kanina: the account of Praskanya, who got presents from Medhya Mātarisva and of the Mānava who received gifts from Angiras. The currency of similar legends of liberality is evidenced from the well-known recital of the names of a number of famous donors in the Mahābhārata\*, cited also by Mitra Misra ın Danaprakās'a (Adyar Transcript, I, fol. 13-14). Among them are Rantideva, S'ıbi Aus'inara, Pratardana king of Kās'ī, Devavrata, Atreya Samkṛti, Ambarīsa, Yuvanāsva, Jāmadagnya, Mitrasaha, and Sahasrajit.

### Dānastuti

The typical Dānastuti not only praises individual instances of liberality in royal patrons, but lauds liberality itself in general terms, pointing out its spiritual advantages to the giver. Thus, R.V., I, 125 (4-7) has:

ted. A. Hillebrandt, Bibliotheca India, III. (1897), pp. 369—371 : सर्वोज्येतानि आरज्यानानि नराणा पुरुराणा दक्षिणात्रदांतरानीत्येन रूपेण भवन्ति ।

पुरुषक्षः पुमानस्योग प्रशस्यत इति नारशंतः। नरैनी परमात्मदर्शिमः श्रद्धनानैः प्रशस्यत इति नारशंगः॥

\* infra. pp 272-274.

ै उपक्षरिना सित्यची मयी भुन ईजार्न च यक्ष्माण च घेनवः । पृणन्त च पपुरि च धवस्मनी पृतस्य भारा ७१ यन्ति विश्वतः ॥ ४ ॥ नाकस्य पृष्टे अपि दिद्यति थिती मः To him who freely gives and fills on all sides full streams of fatness flow and make him famous.

On the high ridge of heaven he stands, exalted, yea, to the gods he goes, the liberal giver.

The streams, the waters flow for him with fatness; to him this guerdon ever yields abundance.

For those who give rich meeds are all these splendours, for those who give rich meeds suns shine in heaven.

The givers of rich meeds are made immortal; the givers of rich fees prolong their lifetime.

Let not the liberal sink in sin and sorrow, never decay the

plous chiefs who worship. Let every man besides be their protection, and let afflic-

tions fall upon the niggard.

R.V., X, 107 is a long pacan of praise of liberality. It says with emphasis:

- 8. The liberal die not, never are they ruined; the liberal suffer neither harm or trouble.
- The light of heaven, the universe about us—all this
  does sacrificial guerdon (daksini) give them.
- Assist ye gods, the liberal man in battles; the liberal giver conquers foes in combat.

R.V., X, 117, 1-4, lauds in striking terms the giver of food to the hunery, and is the Vedic basis of Annadana:

The gods have not ordained hunger to be our death; even to the well-fed man comes death in varied shape.

 The man with food in store who, when the needy comes in miserable case, begging for food to cat, hardens his heart against him—even when of

ष्टप्पी ६ ६ देचे गरफीत् । तस्मा आसे प्रत्यवेनि किन्धवस्तस्मा ६वं दक्षिण पित्रवे नया ॥५ ॥ दक्षिण्यत्वानिस्मानि विद्या दक्षिणाच्यो दिनि प्रयोगः । दक्षिण्यस्यो अपूर्व भवन्ते दक्षिणावन्तः प्रतिस्त्व अतुः ॥६ ॥ मा प्रश्चो दुव्यिने अस्मा अपिष्टः प्रताः दुर्वयमः । अन्यसेयरं परिपरस्तु इनिदद्यन्तनानि मं बन्द्र सेवाः ॥ ५ ॥

ेन भोजा बधूनं ज्यवेमीपुर्ने सिव्यन्ति न स्वयन्ते ह नेत्या । हर्षे गीडाई भुक्त सभेज्यां सीधेयेन्दो दर्शात ॥ ८ ॥ भोजा जिल्ह्या गुर्ति वीडीयंग्र नेत्या जिल्ह्यां १ सा प्रस्तवा ॥ नेत्रा जिल्ह्यां वेर्षे गुराव ॥ भोजा जिल्ह्यां अहूवाः वर्गाना ॥ १ ॥ भोजा स्था अहुत्यां बर्गान गृह्यां वर्गते सीध्यायाः ॥ भोजं देशकोडात्र भरेषु भोजा सन्-स्मानां देशु केण ॥ ११ ॥ old he did him service-finds not one to comfort him.

Bounteous is he who gives unto the beggar, who
comes to him in want of food and feeble. Success
attends him in the shout of battle. He makes a
friend of him in future troubles.<sup>1</sup>

The praise of liberality is of the gifts of sacrificial fee or dakşinā. The fee took not only the form of gold, but more usually was in the form articles of personal property such as kine, horses, buffaloes, or camels, ornaments etc. Land is not mentioned as a daksina except with disapproval (S'atapatha-Brāhmaņa XII, vii, 1, 15).' The rule that when no article is specified for the fee, the cow is meant (Kātyāyana-S'rauta-Sūtra, xv, 2, 13) andicates that the old fee was a cow. As daksinā means "prolific," a word which aptly describes the cow, the term came to apply generally to fee or guerdon. No sacrifice was complete without a daksina, and the number of fees or occasions for their payment in a sacrifice is specified e.g., 33 in a Sautrāmaņī. The S'atapatha-Brāhmaņa (II, 2, 2) derives the term from daksaya, 'to invigorate,' and points out that the fee invigorates the gods by being paid to the priest. The glory of the sacrifice is the gift; the priest should not therefore give it

न वा ३ देवाः शुविसद्धयं ददुहताश्चितमुगगच्छिन्तं मृत्ववः । उतो रिवः प्रण्तो नीप दस्ययुताग्रणनाईतारं न विनद्धे ॥ व आप्राय चकमानाव पित्वो इपवानस्ताभितायो पज्यप्रेषे । रिपरं मानः श्रुष्ठे पेवते पुरीतो चित्तम महितादं न विनद्धे ॥ च इद्रोजो यो गृहवे ददालाकमामाव चारिते कृशाव । अपस्परे भवति यामहृता उत्तापरीपु श्रुष्ठे सरावयम् ॥ न सता यो न ददाति सरस्य म वाधुये स चमानावपितः । आपरसाधेयाम् तदीको अधिस्य प्रण्यासम्मयस्य विद्वास्थितः । आपरसाधेयाम् तदीको असित ग्रुणन्तमन्त्रमस्य विद्विस्थेत ॥

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> त° ह करवपो याह्मयां चकता । तदपि भूमिः स्टोकं जगी 'न मा मत्यैः कधन दातुमहीति विश्वकर्मम्भीवन मन्द आसिथ उपसंक्ष्यति स्या सक्षित्रस्य मध्ये सूपेप ते संगरः करवपायेति ॥ ed. A. Weber, 1855, p. 1002

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> अलिङ्गप्रहणे गौ: सर्वत्र ॥ ed Vidyādhara, 1924, 11, p 56.

<sup>ं</sup>तं देवा दक्षिणामिरदक्ष्यस्तवदेनं दक्षिणामिरदक्षयं स्वस्माद्धिणा नाम तवदेवात्र यहस्य दृतस्य व्यथवे तदेवास्येतद्दक्षिणामिरदेवयस्य समृद्धं एव यहो भवति तस्याद्धिणा दवति ॥ (१७४४. p. १४६)

away, atleast on the day he receives it. (ib. XIV, 1, 32). It should be given freely by the sacrificer, and "let there be no bargaining as to daksinā, for by bargaining the priests are deprived of their place in heaven" (ib. IX, 5, 16). The sacrificer "ransoms himself when the daksinā is accepted". (Aitareya Brāhnaṇa, XV, 1) and the fee strengthens (daksayatī) the sacrifice. The Taittirīya Samhita (V, 6, 9) 'insists on the necessity for dakṣiṇā: "Him who piles his fire, he should enrich with sacrificial gifts, for thereby, verily, he preserves the sacrifice."

### Free Gifts

The dakṣiṇa is given within the vedī, i.e., the sacrificcial enclosure. Free gifts or liberality outside a sacrifice are not less commendable. The Chandogra Upaniṣad (IV, 1, 1-3) illustrates it by a story. A Sūdra named Janasruti Pautrāyaṇa was so munificent a giver for acts of piety and kept an open house for all guests, that his "glory" spread above his dwelling to heaven and flying hamsas were afraid of getting scorched by the glory. But what is given should be one's own; for, as laid down by the Taittiriya Sahmita (VI, 1, 6, 3) "it is a tapas only when a person makes a gift of only what he owns" (Bita khalu viva tapa ityāhuh yah sram dadāii iti).

### Eulogy of Brahmanas

Gifts mentioned in the Veda being fees (daksina) it naturally follows that the recipients had to be Brahmanas. The Satapatha Brahmana (II, iii, 14) raises the learned priest to the

े चालिजो बच्चो दक्षिणा हैव नवचस्तरमायानस्यै दक्षिणमानमेतृतं त । इत्यदो-इत्यरमाऽप्रशिक्षित्रप्रमेदं वच अल्लालची इत्यरमाऽविदिचातीति श्रो वैव मुत्ते द्वपदे या तदासम्मेदैतवचः इत्या बदेव तद्भवित तत्म दशति दिश्यं गो बच्चोऽर्ध् वा ॥

ै हि यू धोरचे किमधोरचेमामाना वै यहस्य वजनानोध्यान्त्रिको यात्र वा ३ आत्मा नद्रश्चित बनोग्राने तर्ममा यदि या ५ ऋत्वियो ६ थेखा भवन्त्रस्थित ३ तर्दि बजमान ३५वे हि छमानकोद्या भवन्ति दक्षिणानु रोज न धंत्रसम्बन्धा चेत्रपे वैव ६ दिवयो ६ स्टेस इति ॥ (Best) १० ४००

्रीड्स्वामि विनुदासं द्यांप्यानिनं रापदेर्गामस्य रूपीय से उस्मामि विनुदासं राध्यन्ती रापदेरामिन्त्र रार्ट्सार्थे ॥ level of gods: "And, verily, there are two kinds of gods; for the gods themselves are assuredly gods; and the pricests who have studied and mastered the Veda are the human gods." This is the sruti-pramāṇa for the declaration in later smṛtis [e.g. Viṣṇusmṛti, XIX, 20-22] 'that the "gods are invisible deiues, the Brāhmaṇas are visible deities; the Brāhmaṇa sustains the world; it is by the favour of the Brāhmaṇa that the gods reside in heaven," (since he performs the sacrifices to the gods).

#### Istā-Pūrta

As the daksina is voluntary, not capable of being contracted for in advance without incurring sin, and the srotriya has a duty to officiate, in sacrifices when called upon for his help in that direction, it is not to be regarded as quid pro quo. Thereby it approaches closely the later definition of a dana. In Vedic literature, a distinction of gifts in sacrifices and outside the vedi (sacrificial enclosure) seems implicit in the expression istai-pārtu, which is used to denote comprehensively the spiritual merit (punya) accumulated by a man. The merit adheres to a person, and is destroyed or reduced by any wrong or sinful act of commission or omission.

It meets the soul after death in other worlds. In the famous hymn to Yama in the R. V. (X, 14) the spirit of the dead man is thus addressed: (8)

Join thyself to Yama and the Fathers (pitrs);

Meet there thy reward in highest heaven; (samayamena
istā-pūrtena parame vyoman)

Return to home, free from all imperfection; In radiant power gain union with thy body,2

े देवाः परोक्षदेवाः प्रत्यक्षदेवाः ब्राह्मणाः । ब्राह्मणैर्लेका धार्यन्ते । . ब्राह्मणानां प्रसादेन दिवि तिष्टन्ति देवताः ।

बाह्मणाभिद्धितं वाक्य न मिथ्या जायते कवित् ॥

<sup>\*</sup> kaegi's Rig Veda, trn. Arrowsmith, 1902, p. 70. Griffith's more literal version of the rk is as follows: "Meet Yama meet the Pathers meet the ment of free

Literally ista is what is sacrificed, and parta, what is filled, or completed. To the departed spirit his good acts are to be revealed, having preceded him to heaven:

What has flowed from purpose, or heart,
Or what is gathered from mind or sight,
Follow to the world of good deed,
Where are the seers, the first-born, the ancient ones.

This I place around thee, O abode, the treasure Whom the all-knower hath brought here; After you the lord of the sacrifice will follow to know ye him in the highest firmament.

Know ye him in the highest firmament,
O gods associates, ye know his form;
When he shall come by the paths god-travelled
(patibhih devayānaih)

Do ye reveal to him what is sacrificed and what bestowed. (istābūrte krnutādāvirasmai)

What is offered, what is handed over,
What is given, the sacrificial fee (daksinah)
That may Agní Vaisvanara
Place in the sky among the gods for us.

Ista-pārta has efficacy even in this life. It saves one from his enemies; whether it be one's own or of one's ancestors. (Atharva Veda, II, 12, 4: ista-pārtam avatu naḥ pitrnām). A siateenth part of the ista-pārta of a dead person forms a levy by the assessors of Yama, which can be redeemed before-hand, in this life itself by sacrificing a ram. (Atharva Veda, III, 29, 1). To lose one's ista-pārta was a terrible prospect. The eternal and reciprocal union of the sacrificer and his ista-pārta is what one longs for and prays to Agni for (Vajasaneja Samhita, XV, 54: Udbudhyarvājne prati jāgrhi team-iṣtā-pārte samisrathmajam cal.). A labe reply to an enquiry destroys, according to the Mahābhārata (cited by the Subdabalpadruma), the iṣtā-pārta of

<sup>\*</sup> Neith, Vida of the Illack Vajue School, I, 1914, p. 100, m., espieces partie.

\* Coo who has esticled the priests

<sup>\*</sup> Keah sum es est, p ers (Val III

seven generations preceding and following the sinner. Unrestrained evil (caurakarma) in a kingdom destroys the king's istal-pārta, according to the Mārkaṇḍeya Purāṇa (18, 6). A sin of omission, like the failure to feed a Brahmana guest, "destroys (the offender's) hopes (18-1) and expectations (pratikṣā), his possessions, his righteousness (sānṛta) his iṣṭā-pārta and all his sons and cattle", according to the Kāṭhakopāniṣad (1, i, 8).

Manusmṛti (IV, 227) includes both ista and parta under dana, when, it lays down that "one should, according to his means (saktitah) discharge the duty of gifts (dana-dharma niseveta), which consists in ista and parta, after obtaining a suitable recipient (patram daddya) and with a joyous mind (paritustena bhavena)." Medhatithi explains the terms thus: "Islam is what is performed within the bounds of the sacrificial enclosure (antarcedi), like a sacrifice; partam is what is done outside these limits, like presents for unseen benefits) adrefartham) "\_ (IV, 226). The definition limits the use of the terms to cases of charity in which an invisible benefit alone accrues. In a passage ascribed to the Mahābhārata by Aparārka (p. 290) istam comprehends what is offered to the single (domestic) fire, the triple (srauta) fire and whatever is given as a gift within the sacrificial enclosure (antarvedyam ca yad-danam), while purtum refers to the dedication of wells, large and small (vāpi-kūpa), tanks, temples, gardens and the giving of cooked food (annapradanam).4 The sense of terms is illustrated and extended in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> इष्टापूर्सविनाशाय तदाज्ञधौरकर्मणः । यदानीः पात्यते स्त्रेकस्तद्वत्यन्तरसंभितः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> वैधानरः प्रविशति अतियिवांद्राणो गृहान् । तस्येता॰ शान्ति कृषेनित हर वैवस्कोदकम् ॥ आकार्याक्षे संगत॰ स्टूता चेटापूर्वे पुत्रपद्राय सर्वान् । एतदक्षे प्रध्यस्थात्सभैभूक्षो यस्यानधनन्यति ब्राह्मणो गृहे ॥

अब्बेष्टं च पूर्तं च नित्य कुर्बादतिहातः। अब्बक्ति हासये ते भक्तः स्वागतीर्थनैः॥ दानधर्मे निषेचेत निर्व्यष्टिकवीर्तिकम् । परित्रष्टेन भावेन पात्रमासाय क्षकितः॥

<sup>\*</sup> एकाप्तिकर्म इदनं त्रेतायां यचहूशते । \* अन्तर्वेदां च यहानमिष्टमिखमिधीयते ॥

two verses, which are attributed in the Malamasatatva of Raghunandana to Jātūkarnya, one of which is identical with that from the Mahabharata illustrating the meaning of burta. The second half of the first of the two verses is identical with the first half of five half-verses cited as from Narada by Apararka: it says that honoring a guest (i.e. feeding him with dakṣiṇā) and vaisvadeva sacrifice constitute istam. Jatukarnya adds to these two the agnihotra, austerity (tapas), truth (satyam) and the upkeep of the Veda (vedānām ca paripālanam). For the ista the right to perform (adhikāra) rests only with the regenerate varnas (dvijāti), while all, including the S'udra and women, have the capacity, and the duty to make parta gifts. Wealth has its obligations as well as its privileges. The duty to give lies on every one with means to do so. The sloka cited by Apararka from Vrddha-Vasistha (p. 199) ' that " the two who could be unceremoniously drowned, after tying stones round their necks, are the rich man who will not give, and the poor man who is not austere." states thetorically the accepted view, on which the entire edifice of Dana-dharma is built.

## EVOLUTION OF THE DANA DOCTRINES

The doctrine of Gifts has thus a long history. Belief that what is given away in this life is a means of happiness in the next is both ancient and universal. Faith in the efficacy of the great sacrifices naturally magnified the value of the priests whose help was necessary for the successful and proper performance of the sacrifices. The dakyint of the priest was like the offerings made into the fire for the gods, and for the offerings in the sacrifice. In all three cases, the offering was parted with by the sacrificer, whose property in it ceased with the act. In an offering to the sacred fire as well as in the great sacrifices, prayer and supplication to the detties preceded the act of libation. An attitude of pious devotion was essential to their success. Analogy

यपीकृतनशस्त्रित देवतायनतन्त्रित् थ । भष्ठप्रशानगरामः पूर्वमिल्लिभेपीवते ॥ भाग कारतीको बीक क्षा प्रशासनाम् । श्रोदान्यु प्रवेदस्ती तने बहुा महावित्रम् । भवकन्त्रशास्त्रे वर्षते पात्रप्रवितम् । transferred these features to gifts, whether made in sacrifices or ceremonies like the srāddha, and the act of giving had to be preceded by ceremonious homage to the donee and a proper frame of devout belief in the donor. For the efficacy of a home (domestic sacrifice) or a yaga, the necessary articles and wealth had to be owned by the karta (sacrificer) and to have been acquired in righteous way. The fruitfulness of a gift (dana) was made to depend on similar pre-requisites. The difference between dakşınā and dāna melted away, when their common elements, viz. non-contractual character, aim of an invisible spiritual benefit (apūrva, adrstaphala), sacrificial basis and ritualistic formalities, were visualised. The recognition is old. In the Taittiriya Āraņyaka (X, 63, i) it is declared : " Dana is the armour (varatha) of the sacrifice. In the world of guerdon (dakṣiṇā-loke) all beings subsist on the giver. By gifts (dānena) evil spirits are driven away. By dana those who hate become friends. Everything rests on dana. Therefore dana is said to The psychological association of charity (dāna) be the best." with restraint (dama) and compassion (daya) is behind the injunction of Prajapati to gods, men and asuras, in the Brhadāraņyakopanişad (V, 2, 3): "Be subdued. Give (gifts). Be merciful. Therefore let this triple truth be taught: Damam. Dânam and Dava,"

# GROWTH OF THE LITERATURE OF DANA

The importance of  $D\bar{a}na$  grew with the rise of non-Ksatriya dynasties, and the increasing opulence of devout S'ūdras, to whom the way of  $y\bar{a}ga$  was not open. Even otherwise, the equilibrium in a society in which the paramount duties of spiritual leadership and education rested on a small section of the people, which was bound to render its services without demanding remuneration, while economic and political influence as well as affluence vent to the other sections, necessitated liberality being inculcated as a religious duty, when the beneficiaries would be those of this

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Cited by the Viramitrodaya, Dānaprakās'a, fol 9 as from Kaņvayakhā Rangarāmānuja explains thus Dāntā bhavata, danam kuruta, dayām kuruta its, p. 267 ed Anandāsrama, 1911.

The same passage is cited by Madanapradipa, fol 9 as from Satabathabrahmana (sic).

dedicated class. Expediency as much as faith must have strengthened the trend to magnify the virtue of charity, especially towards the class devoted to learning and spirituality. The idea that the gods are pleased when gifts are made leads to the further idea that particular types of gifts, given in particular ways are specially acceptable to particular divinties. Similarly, the old idea that an unseen good of an enduring character that survives the bodily dissolution of the doer, and adheres to him as a beneficial influence in other lives, gives place to the idea that some kinds of gifts, made in certain places and on certain occasions, lead the donor after death to particular heavens. While the summum bonum of the intellectual continues to be the conquest of karma and rebirth, to men of ordinary mould, life in a paradise, (one of the many heavens or loka of Pauranic Hinduism) has a more direct and effective appeal. Puranic literature worked out in detail the connection between gifts and such paradisaical lives, and stressed the ritualistic and magical accompaniments of donation. Systematisation, classification and analogy were allowed free play in the evolution of an extensive dana-dharma, which strayed more and more from the Vedic belief in yaga, homa and iştā-pūrta, and established concrete relations between certain types of ornate gifts and their reactions on the fortunes of the donors both in this life and after death. The possibilities of elaboration are exploited by the Purāņas and the Upa-puranas as well as by Tantric works. Simple charity, inspired by compassion and universal benevolence, which was held out by Buddhism as an ethical means of release from the bondage of sams.ira (re-incarnation) was unable to hold its own against the attractions of ornate dana held out in Purapic literature. Though the smrtis forbade gifts made for ostentation, yet to kings of new dynasties, often of dubious varius, the performance of the more expensive gifts, like that of the great yagus, had a powerful attraction. The pageantry of splendid gifts, claiming to be made in accordance with sastras, had great value to new dynasts. The voice of the philosopher and the passionate denunciations of the followers of Bhakti-marga are

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>c. g. Mundaha Upanajad, I. u. 10 "Coundering applications as the best, these fools nothing higher, and they re-enter the world having copyed their reward in paradae."

powerless against the elaborated Dāna-dharma, which is elucidated in digests and special treatises of growing bulk.

# Its Imposing Size

The literature of Dāna even in its surviving form is of imposing extent. A great part of the Anusāsanaparva of the Mahābhārata (chs. 57-99) is devoted to it, while topics connected with dāna are dealt with in other parvas. Among the mahāpurānas, the following deal with the subject: Agnipurāṇa (chs. 209-213); Bhaviṣya, IV., 150 ff.; Brahma, 109 (specially on annadāṇa); Brahma-raivarta, Prakṭti-khaṇa, 27; Garuḍa, 51; Kūrma, Uttarārdha, 26; Linga, Uttarārdha, 28, mahādānas; Matsya, chs. 81-91, 205-206, 274-289; Nārada, Pārvārdha, 19 and 31, and Uttarārdha, 41-42; Pūdma, Ādi., 57, Bhāmi, 39-40, 94, Brahma, 24, Sṛṣṭi, 45, and 75, Uttara, 27, 28, and 33; Skanda, I, 2, 111, 2, 34, VII, 1, 5 and 208; Varāḥā, 99-111. There are considerations of Utsarga and Pratiṣṭhā in the Agni, (38-106) Bhāurisya, II, Garuḍa, 45-48, Nārada, I, 13, Padma, (Uttara, 122, 127, and 28, Sṛṣṭi, 54-56), Siva, 11.

The above references, which are taken from Mr. Kane's History of Dharmasastra, I, 1930, pp. 159-167, refer only to printed Puranas. Among these, Laksmidhara cites only the following major Puranas: Padma, Brahma, Bhavisya, Matsya, Varāha and Skanda. He also quotes the Vāyu-purāņa and the Mārkandeya-purāna, besides the following Upa-purānas: Adityapurana (unprinted), Kalika-purana, Devipurana, Nandipurana (known only from quotations mostly having their source in the Dāna-Kalpataru itself), Narasımhaburāna and Vāmanapurāna. In many cases the texts of the printed works do not give the passages quoted, thereby raising a presumption of their authenticity in their present form.1 A similar deduction about the omitted Puranas is barred by Laksmidhara's declaration that he avoided repetition wherever possible. One of the subsidiary uses of the publication of the Krtya-Kalpataru will be the help it will render in the preparation of pure texts of the Purāņas.

<sup>.</sup> This is so with the editions of Devipurana printed at Calcutta and Bombay and the Bombay editions of Brahmapurana

#### Post-Kalpataru Literature of Dana

There is no reason to believe that Laksmidhara had any predecessors in the treatment of dana in a special treatise. The more considerable works on Dana-dharma written after his time scem to be based ultimately on his treatise. The Bhūpāla: paddhati, which is cited by Candesyara in Danaratnakara several times, is probably a section of the work named Bhūbālasamuccaya, quoted by him in the Krtyaratnākara (p. 205) under that name, or as Bhūpāla Krtya-samuccaya (pp. 278, 313, 496), and it may be a lost work of Bhoja Bhūpāla, who is named in the same work (p. 58). The Danasagara, the first considerable treatise on dana after the Kalpataru, was written in 1168 A.D. It is stated, by Raghunandana with great approximation to probability, as really composed by Aniruddha, his purchita, and the author of Pitrdayita and Haralata. The very full treatment of prayoga-mantras, arranged for each vedic sakha separately, which is the notable improvement on the Danakalpataru made by the Danasagara, is obviously the contribution of a vaidika like Aniruddha. It may be noted that Ballala Sena takes pride in the introductory verses prefixed to the Danasagara in describing himself as the disciple of Aniruddha. (Inf. p. 338, sl. 4; · Vrtrareriva Gospatir narapaterasyaniruddho guruh). Neatly a hundred years later, Hemādri contributed to his Caturvargacintămani, an elaborate section on Dana (Dana-Kanda). It is the largest existing treatise on the subject. How thoroughly it absorbed, even to the extent of the appropriation of verbal explanations and comments of the Danakalpataru will be seen from my footnotes in which such obligations are noticed. Candesvara's Dinaratnikara is a much shorter work, and it must have been composed after his Krtyaratnakara to which a reference is made in the pratified, and probably after the Vyacahara, Suddhi, Virida and Grhastha Ratnikaras, if the concluding verse of the Danarainakara, in which they are named, is authentic (p. 548). He must have composed it before the Kriyacintamani, Danavilysvali, and the Rijanttriatnikara, the other works composed by him. It may be taken that the Danaratnahura was composed before 1300 A.D., i.e., a generation later than Hemadri's immense digest, to which Candervara's work contains no reference. The

close proximity in age between the two compilers might explain the omission. Even more directly than Hemadri, Candesvara builds his book around the core of Laksmidhara's treatise on dana. As against 22 chapters of Danakalpataru, the Danaratnākara has 29. Caņģesvara draws upon Bhūpāla and even more on Ballala Sena, to supplement his borrowings from Laksmidhara. He cites some more Puranas than his original, viz. Agni, Adi, Kūrma, Garuda, Nāradīya, Brahmānda, Visnu, Linga, Sāmba, and Siva. He also quotes Pancaratra and Darsana works. The additions he has made are obviously of passages which must have been available to Laksmidhara who had rejected them. In doctrine and statement, he adds little to the Danakalpataru, in spite of his parade of wider reading. Candesvara's cousin Rāmadatta wrote in the first quarter of the 14th century a Dānapaddhati, dealing with the 16 mahādānas. In Mithila the subject continued to attract writers, and Dr. Jayaswal's " Catalogue of Smrti MSS, in Mithila" mentions several works like Dānavākyāvali of Vidyāpati Thakur (c. 1425 A.D.) and a work of the same name by his patron Queen Dhīramati. A work named Dānārņava was also composed by command of this queen. The Mahadananırnaya of the renowned Maithila-smarta Vacas-Misra exists in a manuscript in Nepal bearing a date equal to A.D. 1511, and the book itself must have been composed forty or fifty years atleast earlier. (Kane, I, p. 405).

In the Baroda Oriental Institute there exists a treatise on dana named Aghabadava or Danasdra (MS. No. 7129 C) which claims to be the work of Visvesvara Bhatta, the real author of Madarapäriata, compiled under the patronage of Madarapäla, whose date is placed by Mr. Kane (I, p. 389) between 1360 and 1390 A.D. The colophon is in places almost identical with

being

The

this hitherto unrecognised work of Visvesvara Bhatta.

The great digest Madanaratna-pradîpa has a section devoted to Dāna, named Dānavivekod-dyota which should have been composed, according to Mr. Kane (op. cit. p. 393) between 1425-1450 A.D. An examination of its contents shows that, like other digests on dana, it has fully exploited the Dana-Ralpataru, adding to it additional citations from Puranas etc., which Laksmidhara had discarded. It mentions the Kalpataru by name two or three times, but its obligations to the earlier work are clear even without a formal citation. It runs in a transcript made from a MS. in the Anandasrama at Poona, to 1500 quarto pages.1 Among previous works mentioned by name are the works of Bhūpāla, the Kalpataru, the Ratnākara, the Dāna-sāgara (to which many of its prayogas may be traced), the Dana-viveka (which is also cited by Hemādri) and the opinion of Cintâmanikāra. The last name is intriguing. Vācaspati Misra's works have names ending with "cintāmani." If it is Vācaspati who is alluded to under this designation, the citation will run against the dates of Madanasimha (A.D. 1425-1450) and of Vācaspati (c. 1450 A.D.) now accepted. The only work of this great Maithila on Dāna, which is known is the Mahādāna-nirṇaya, and why its author should be called "Cintāmanikāra" will still remain to be explained. We know of no other writer prior to Madanasimha to whom this designation would apply.

The Madanaratna-pradiţar on Dāna illustrates the way in which a digest grows like an ice-ball. It contains nothing new on the theory of Dāna, which might add to what we find in the Kalpatanu. Its prayogas are not better or fuller or clearer than those of Dānasigarā. But, on such matters as the erection of kundas or pavilions etc., it dilates and quotes extensively from works on S'ilpasüstra, like Vāstusāstra, Visvambhara-Vāstusāstra (p. 178), Mayadīpika (p. 264), (p. 185), Visvakarmīya (p. 220) and Varāhasamhita i.e., the Bṛhatsamhita of Varāhamilira (p. 173). It quotes works on astrology for proper moments for gifts, like the Jyotis-vāstra (p. 189), Jyotir-Parāsara, (p. 111), and Siddhānta-sekhara (p. 189), Brahma-yāmala (p. 231), Utplal-parimalu (p. 241), and Siddhānta-samhitā (p. 263). Works on S'aiva and Vaiṣṇava Āgama like S'ivadharmottara (p. 114), Mādāgama (p. 190), Sāradātilaka (p. 198), Kāmikāgama (p. 114), Mādāgama (p. 190), Sāradātilaka (p. 198), Kāmikāgama

Now in the Adyar Library, Madras.

(p. 199), Prathamāgama (p. 212), Pingalāgama (p. 213), Kālottara (p. 212), Svāyambhuvāgama (p. 217), Lalitā-vijaya (p. 645) and Pāñcarātra (p. 753) are freely cited. The way in which these works are brought in shows the growing artificiality of the treatment of Dāna, the magical rites with which the old simple donative offerings were gradually smothered, and the atmosphere of mystery with which the giving of gifts began to be shrouded. By the end of the fifteenth century A.D. this transformation was complete.

The contribution of the sixteenth and early seventeenth centuries to Dana lore consists in the systematisation of the doctrine and ritual, the application of Mimamsa rules, of which the new writers, like Laksmidhara and the old bhāṣyakāras were masters, and attempts to separate the more ornate danas from the less. The emulation to excel older writers in comprehensiveness also is in evidence in writers like Mitra Misra, the author of the biggest extant digest, the Viramitrodaya. There is a tendency to hark back to older authorities like the Kalpataru and the Pārijāta, in preference to the intervening writers. Smaller compendia (like Divākara's Dānacandrikā, c. 1675 A. D., are popular.' When ambitious princes wish to commemorate their achievements by splendid coronations and cermonial gifts, conforming to the rules laid down for Mahādānas, special heirophants like the celebrated Gaga Bhatta or Visvesvara Bhatta are engaged, as he was for the coronation and allied ceremonies of S'ivaji (A. D. 1676). Greater importance is attached than before to gifts at sacred tirthas, and on special occasions. Parta gains precedence over ista, and gifts to individuals become not more important than dedications for public purposes, which suit better the changing spirit of the times-Scholars no more concern themselves with elaborating the rules for gifts which were becoming obsolete. The special treatises on

The Danacaudrika contains details of an astonishingly large number of gits its author Divikara was the dauhitra of Rāmatiga Ebaţia, father of Kamatikara Bhatta. M Kamafiche his hierary activity between 1620 and 1670 A D Amos writers or works cited by him are the Kalpataru (p. 39), Vijišanesvara (p. 97), 8, 11, 14, 15.

ladnaratna, sara (p 67), at trimsan.

Dāna of the early seventeenth century, which reflected the love of comprehension and vast crudition of the last of the distinguished nibandha-kāras like Mitra Misra, Bhaţta Nilakantha and his cousin Kamalākara, become works of reference permanently occupying the upper shelves of libraries. The newer writers even on Dāna, like Govindānanda concern themselves only with the dānas which have uses in the life of the average man. The legal aspects of gifts are more studied than their ritualistic and mystic aspects. Dūna comes to occupy a minor place in the popular manuals of daily daties (āhnika). Its study partakes more the character of an antiquarian exercise than the cultivation of a subject of vivid and widespread interest. Its academic use is in its furnishing the background for the donative inscriptions, which virtually monopolise the extant epigraphic material.

#### ANALYSIS OF DANA-DHARMA

We may now proceed to state briefly the relevant teachings of Dāna-dharma as set forth in Lakşmidhara's primary work, and as developed by his major successors.

## THE PRAISE OF DANA

Lakşmīdhara, after indicating the scope and subject-matter of his book in the vigaya-nirdesale or pratifua (pp. 1-2) proceeds to discuss the nature of Dāna. Writers who followed him have usually begun with an eulogy of gifts, in which they show its importance (e.g. Dānaprakāsa, fol. 3-16). Candesvara (p. 3) simply cites Manu's injunctions (1, 86, and IV, 227) to practise Dāna as the chief virtue of Kali. Yuga, in suitable charitable works (pārta) and sacrifices (Isja).

me for the Advar Labrary

Nilkasika' Diamonyikho has been printed. He departs from the practice of older winers in separating wirays (the old parts) and prainthe, which maritally covered the groon each of the three. The state of the three. The three three is the covered to the property of the days the hand of the Adyar Listing of the Adyar Listing

The South Indian smartus like Haria Ventagicarya, the nathor of Smrtivalendars and Vanlyaniths Davids, the author of Smrtimwhitzhalds, do not concern themselves much with Blant, except so far and concess which adapths, graddha, propaccitta, and oponios. Koas had Hemself.

The duty is enjoined briefly on p. 10. Few of the later writers who cite Vedic praises of gifts refer to the famous danastutis, possibly from regarding them as related to daksina rather than dana. The Viramitrodaya cites (following the Madana-pradipa) a long passage from the Mahabharata (fol. 13-14) on famous royal donors. The important duty of gifts is shown by imprecations against those who say: "Do not give" when one is about to make a gift, or perform a sacrifice (p. 24). As there is no special merit in merely discharging an ordinary duty, taking credit for a gift is sinful. Accordingly, following Manu (IV, 237), the advertisement of a gift is condemned as likely to weaken its beneficial effects (p. 24). On the same ground, gifts have to be given without solicitation (p. 4). Reciprocal gifts are not gifts; they are sinful (p. 4). The destiny of wealth is to be acquired righteously and developed and distributed in gifts to deserving persons (p. 4).

# NATURE OF DANA (DANASVARUPAM)

A real gift (dharma-dāna) is made without expectation of a return, it is given to one who is indicated as a proper recipient by the sastras (udite patre), and it is given freely and with devotion (p. 5). Donations made out of fear, cupidity, love, shame, and pleasurable impulse, are miscalled Dana (p. 6). The six elements of a gift are the donor, the doneea devout frame of mind in both, the object to be given, time and place. The old idea that a gift entails a reduction of the ment (punya) of the recipient, and must be balanced by (1) the possession of adequate acquired spirituality and ment and (2) by penance, is behind the rules defining the high qualities which the perfect donce and donor should have. One who suffers from diseases due to bad karma in previous births (pāpa-rogī) is not a person from whom one can safely take a gift; nor one who follows a bad life or calling; nor one who is afflicted with misfortune (p. 6). A gift wrongly made might not only fail to attain its invisible good effect (adrsta-phala) but have either no effect or lead to an evil recoil on the donor (p. 7). Gifts are of four classes: of permanent good effect, of daily benefit, of affection, of expediency (p. 8). Gifts may be made with or without the sacred fire. Certain articles constitute the best, some of the middling and others bad gifts. To donate what has been unlawfully acquired is bound to result only in evil (p. 9). What is given or promised can not be taken back (p. 11). Give respectfully, and receive a gift with honor (p. 12). The decadence of our age is shown by donces coming voluntarily for gifts (p. 13). A devout spirit corrects errors in gift-ritual (p. 14). All gifts must be made by pouring water (p. 14). To give is the test of the good householder (p. 15). Give secretly (p. 15); it is the best way.

# DEFINITION OF GIFT

Laksmidhara omits a definition of Dana, contenting himself with a general indication. As it enters into litigation as well as dharma, later writers have explored its scope. The Mimamsa definition of a gift is that it begins with the relinquishment of ownership by the giver and ends with the acquisition of ownership by the recipient. Under this definition, acceptance, pratigraha, is necessary for completing a gift. A mere offer to give might fail to find a response in a willingness to accept. Thus, in a formal gift, the offer is made to a person, as in the gift of a kanya, the offer is permitted by the donce saying, "Give" (dadasva), the gift is then made in the form prescribed, and completed by the pouring of water. The invisible effect (aparva, adreta) is started by the offer, but the obligation lies on the donor to complete the gift, if he should get the beneficial invisible effect. In the case of a gift dedicated to an absent person, who is the mentally elected donce, if the donor pours water on water, his ownership is terminated, and he can not recall the gift; but, till it is taken over by the intended donce, the latter does not acquire the disability (spiritual) of receiving a gift (na dosabhik). To get the full effect, the donor must protect the gift till it is taken over by the donce. On this principle, ding is distinguished from 3 Jgg and homa, as in the latter there is no acceptance of the offering or litution by the deity intended as recipient. In this view, a prattithal or didication or a parta

I ble should do no, he the necessive has to see that the eccess a mean but the fire in near threshed till it falls sind the fire.

\*\*Muniformia gillithistiff !

or a gift for a public purpose of a tank, garden etc. will not rightly come under dana. And as a gift has to be made, with proper forms, and with a daksina (guerdon), free teaching can be called vidyā-dāna only by analogy (guņa-dāna), as the teacher does not give a fee to the pupil before imparting instruction to him free. Nor will the gift of a son in adoption, and gifts of affection (kāma-dāna) be real dāna. Nīlakantha, who begins with this discussion, would not dismiss the gifts, excepting the dharma-dana, as not in the category, by applying the fiction (as in the fiction of purchasing soma for a sacrifice, when it is really provided by the sacrificer to the person supposed to sell it to the sacrificer) of conformity. But, he excludes from his treatment of dana dedications for public purposes. Laksmidhara, though a Mimāmsaka, discards the question definition, contents himself with an · indication of the rough constituents of dana, following Devala, and treats as dana whatever conforms to the prescribed requirements as regards the qualities of giver and recipient, the objects of the gifts, and due conformity to prescribed procedure. Utsaraga (dedication) comes within the scope of his treatment of dana, and his position approximates dana to homa and yaga, and brings it into line with ancient usage.1 This is in conformity with what Govindananda states as the feature commonly associated with dana, viz. relinquishment which aims at the creation of ownership in the person contemplated (Uddesyagatasvāmitvajanakastyago danam). But as mere relinquishment leading to the generation of ownership in another of the object relinquished may bring a sale within the definition, qualifying words have to be used to restrict the use of dana to correct cases of gifts, as laid down in the sastras. Accordingly Govindananda modifies the old definition by additional clauses thus: "Dana is the relinquishment of ownership in an object, in ways laid down by the sastras, following the giving and acceptance of the object in the manner laid down by the sastras." Under this definition

Dana Kriya-Kaumudi, p 124

येदबोधितत्वागस्य यागो दानं होमो वा इति जितयान्यतस्तियमात् सर्वसस्यमम्प्रदानकः कृपवाप्याष्ट्रस्थानस्य ।

<sup>&#</sup>x27; Ibid , p 3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1611 , p. 2 शास्त्रोक्तसंप्रदानस्वीवारसंपादकः शास्त्रोक्तप्रकारो द्रव्यव्यागो दानमिति वैधदानव्यक्षणमायतम् ॥

failure to conform to the procedure laid down will invalidate the claim of a transfer to be deemed a gift (dana). Thus, according to the Danaratnakara, a dana can not be made after the donor has taken his food.1 If this condition is not complied with, a dana will be no dana, as it will not conform to ways laid down by the sastras. The mental attitude is important to determine whether a transfer is a dana or not. Devala, cited by Laksmidhara, insists on the donor not expecting a return (anaveksya prayojanam) for the gift as essential. Thus, wedding and birthday presents which are nowadays given, in the confidence that similar presents will be received from the recipients by the donor later on in his turn, will violate this condition of dana, which of course bars a sale, open or disguised, from inclusion in the category. A spiritual return (adrsta bravojanam) is not, however, barred as an expectation which would invalidate the gift; for, what is to be avoided is the expectation of some advantage or benefit from the person who receives the gift, and not what arises from the art of donation in accordance with the sastras.

#### PRATIGRAHA

It has been pointed out that while yiga, homa and dāna have, as pointed out by Sabara-svāmin (IV, 2, 28), a common element in 'offering', involving relinquishment of ownership, only in dāna is the thing actually taken away by the recipient. In yiga and homa this is wanting in a literal sense, though it is presumed that what is offered to a deity or the fire is accepted and taken over, when the ceremony is properly done, as in the mere verbal surrendership of ownership to the detty in yiga, following presembed rates, and the thing offered in a homa is thrown into a prescribed receptacle, such as water or the fire.' The formal taking over is pratigratha, which, in the case of a human donce is not to be automatically presumed. The pratigratha, or taking over, entails both a mental attitude as well as

<sup>1</sup> p. 7. अदृष्टमधुते दानं भुक्ता दानं न दृदयते । पुनरागमनं नास्ति तस्य दानमनपंदम् ॥

वन्यपन्त नास्त स्व प्रानागरुष्यू । भोजनानन्तरं दानं कविष दश्यते । पुनरतिकत्यारागननं पुन नोस्ति । अत एइ तदनपैके प्रमाणस्मातित्यर्थः ॥

\* Sabara-bhaya, Tra. G. Jha, II, 1914, p. 765.

physical acts. The former' consists, as pointed out by Medhātithi (Mann, IV, 5), in the donee's faith that by his accepting the thing given the donor will obtain some spiritual merit (punya) or invisible benefit (adṛṣtam). The latter comprise the recitation by the donee of certain prescribed muntras' (such as devasya tvā, and the taking over of the object given away in the manner prescribed; eg. a cow by the tail, an elephant by the trunk, a horse by its mane, a dāsī by touching her head etc. Want of formal pratigraha, in any way, makes a gift incomplete, viewed as dāna. Almsgiving, casual presents to relations, tips to servants, will not be dāna. Seneral poor feeding will not be dāna, though usually alluded to by analogy as annadāna.

A verse of the Agnipurāna is quoted by Govindānanda for instance, which extols the limitless reach of a dāna by describing how; after mentally deciding upon a recipient of a gift, the giver can complete the gift, by pouring water (as a mark of renunciation of ownership) on the ground; but it is explained away by pointing out that if by any chance the intended done does not get possession of the thing, the dāna has not fructified, by being left incomplete. The verse is cited in a slightly different form by Nilakantha, so as to convey the same sense of incompleteness, only so far as the donee is concerned: "If a donor, after determining mentally the person to whom the gift is made, pours water on water, then he obtains the fruit of the action, while the (intended) donee does not acquire the sin of acceptance."

A third condition of a correct pratigralua is that in the formula with which the donation is made the name of the particular deity to whom the object donated is sacred must be mentioned. The recital of the deity's name corresponds to the indication of the name of the rsi and chandus in the formula preceding the repetition of a Vedic mantra. When, specific results, besides the unseen benefit (adrsta-phalo), are indicated in s'astras for any gifts validly made, the specification of such

<sup>ं</sup>नेव प्रदूषनात्रं प्रतिषदः। अदृष्टबुद्धःग रीयमानं मन्त्रपूर्वं गृह्णतः 'प्रतिष्रही' भवति । न च भेक्षे 'देवस्य त्वादि' मन्त्रोबारणमस्ति । न च प्रत्यादिना रानप्रहणे ॥ (od. Jh., I.p. 329)

This is repeated and explained away in a lengthy note by Viramitrodaya also, I, fol. 35-36. See also Danakriyakaumudi, p. 3.
Danamayakha, p. 2.

aims is an ingredient of the formula of donation. Other details of the actual ceremony of dāna are laid down and are to be regarded as essential to validity of a gift; e.g., the presentation of a dakṣiṇā to the donee, seating the donee so as to make him face west, the donor facing east, except for kanyādāna, for which the donee is seated facing east. The dravyadevatas are named, following a purāṇa (e.g., Visnudharmottara) in the later works on dāna like Dānamayākha (pp. 11, 13). Dānakriyā-kaumudī (pp. 5-7).

Dana is a religious act. It has to be done with scrupulous regard to the procedure prescribed, not only for all danas, but the procedure indicated for individual danas. The donor is assisted by a purohita, learned in the procedure, and will not therefore ordinarily go wrong. The recipient has an obligation not less onerous, and in fact more onerous. Fault in procedure will, from the standpoint of the giver only make him lose the expected benefit. But a defect in procedure will be serious to the donee (pratigrahi), since every dana carries with it a load of demerit, which will be intensified by errors in procedure, such as the omission of the correct mantras, or use of wrong mantras, or omission of some formulæ. Such results may be calamitous to the donee. This is why Manusmrti (IV, 187) contains this warning: "Without a correct knowledge of the rules prescribed by the sacred law for the acceptance of gifts, a wise man should not accept anything, even if he is pining (at the time) with hunger." The recipient of a gift must firstly possess the learning and spirituality, when will enable him to get over the bad effects of the acceptance of a dana, and secondly, he must perform the penances (prayscitta) enjoined for the acceptance of gifts generally and specifically. This why, according to Manu (IV, 191) "an ignorant person should be afraid of accepting any presents; for by reason of (even) a very small (gift, which he accepts), he, as a fool, sinks into hell, as a cow sinks into a morass." Manu indicates the evils which will follow acceptance of particular gifts, without either the capacity to merit them and

See also Viramitrodaya, fol 154-155. He may become a Brahmarakças

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> न इब्याणामविज्ञाय विधि धर्म्य प्रतिप्रदे ।

प्राष्ठः प्रतिप्रहं कुर्योदवसीदचपि धुपा ॥

तस्मादविद्वान् विभियाद्यस्मात्तरनाह्यविष्ठहात् ।
 स्वल्पकेनाप्यविद्वान् हि पद्वे गौरिव धीदवि ॥

get over their bad influences, or through errors in procedure, thus: "Gold and food destroy his longevity, land and a cow his body, a horse his eye, a garment his skin, clarified butter his energy, seasamum seed his offspring." IV, 189). The risk is so great that Yājñavalkya utters this warning (I, 213) ': "He who though fully competent to accept (pratigraha-samarthopi) does not accept a dana attains the several worlds which are attained by those who are charitable and attain by their gifts." Reluctance to accept (pratigrahe samkucitahasta) is one of the qualities of the person who is a fit donee, according to Vasistha (VI, 25, cited on p. 27, infra.) Sītā describes Rāma as a donor and as one who will not receive gifts.3

# LAKSMIDHARA ON DENA PROCEDURE

The importance of the ritual in dana is responsible for the careful description of prayoga in post-Kalpataru works on gifts-Lakşmidhara gives the special ritual for some of the greater gifts, along with the names of the mantras to be recited at the time, but the general rules are assumed as within the knowledge of his readers, or atleast the purchits, who will guide them, when they put the teachings of his work into effect. Some of the later works have chapters on paribhāṣā (definitions), corresponding to a general clauses section in relation to gifts (e.g. Madanaratna, p. 136 ff.) and (Viramitrodaya, p. 130 ff.) in which such matters as the measurement of objects to be donated etc. are treated of. The general attitude of Laksmidhara is that his work is addressed to kings and laymen, who will requisition the services of men learned in the details of ritual when necessary, and to Vaidikas to whom detailed instruction will be unnecessary. In many cases, he merely mentions the short name of the riks to be used. (e.g. Pavamanam, p. 283, Raitrisüktam, p. 283 etc.). In Appendix C, an attempt is made to identify the Vedic mantras to which Lalsmidhara has referred in this way. (pp. 354-358).

<sup>े</sup> हिरण्यमायुर्वे च भूगें धाष्योपतस्त्रतम् । अध्यक्तस्य वासी पूर्व वेजस्तित्व प्रजाः ॥

विश्वहणनर्थाद्विष गाड्डहरो यः प्रतिब्रह्म् ।

वे त्येक दानदीत्वनां व तानावीति पुष्कवान् ॥

<sup>े</sup> द्यावप्रतिगृहीबार् . . . . समस्त्वसम्बनः (Ramayana, V. 33, 23).

# Dakşinā

One of the conditions of a valid dana is the presentation of a dakṣiṇā to the recipient, over and above the article given away. This is in accordance with the old Vedic ritual. Its omission will invalidate a dana and make it productive of neither good nor evil. A vajna without daksina and devotion (graddha) is of the worst kind (tāmasam) according to the Bhagavadgitā (XVII. 11-13). The daksina is specified for various gifts. It must be in gold, except when gold itself is the gift, when the daksina must be in silver. (Dānakriyākaumudī, p. 11; Madnapradība, p. 154). In many cases the exact daksina is specified. Where such specific indication is wanting, the daksing should bear a proportion to the value of the object given. According to the Danacandrika, (p. 3) quoting Vyasa, this should be one-tenth of the value of the object presented, where no proportion is specified for a dana, but it is recommended that it should one third of the value of the thing given away. In the gift of idols (pratimadana) Divakara mentions a third or a fourth of the value of the thing presented as a suitable daksina (ib. p. 68). Ten per cent of the value is the proportion indicated in Madnapradipa (p. 156) on the authority of the Skanda-purana, for gifts for which there is no fixed daksina. To give a daksina lower in value than that proper for the gift or sacrifice will be to run serious risks. According to Manu (XI, 40) \* " the organs (of sense and action), honour, (bliss in) heaven, longevity, fame, offspring, and cattle are destroyed by a vajūa at which too small daksinas are offered." Accordingly, Manu advises persons of small means to control their desire to perform meritorius acts, which entail the payment

भिक्तमक्षित्विभिक्ते विभिन्नहो य इत्यति । यङ्क्यमेवित पुनः समाधाय स शाहित्वकः ॥ अभिर्तेषाय द्वै फुटं दम्भार्यमपि चैव यः । इत्यते भरत्येष्ठ तं यो विद्व राष्ट्रस्य ॥ विधित्तीनस्रष्ट्रायं मन्द्रशिनम्द्रशिलम् । अद्यविरहितं यसं ताससं परिचसते ॥

इत्यानि यद्यः सर्गमायुः कीर्ति प्रजाः पश्चः । इन्सल्यदक्षिणी यहः तस्मानाऽन्यभनो यजेन् ॥

of dakṣuṇā. (XI, 39)¹ Accordingly estimating the value of a gift, and in cases in which a gift is measurable by weight, cubic content or area to measure them properly, is a duty cast on the donor in order that there might be no error in dimension or valuation. Hence, later digests like Madanaratna (p. 154 ff) and Viramitrodaya (p. 130 ff) have sections called "paribāṣā" (conventions) dealing with measurements of land (bhūmānam), of things (davayumānam) etc. The Kalpataru omits such indications of the amount to be given and has no paribhāṣā section in 15 Dānakāṇḍa, consistently with its design of all such things to priests learned in Prayoga.

#### OTHER DETAILS OF DANA RITUAL

For each specific dāna there are certain specific mantras to be recited by the donor and the done respectively, and certain formulæ to be uttered in making the gift and in accepting it. The later digests detail these. The mantras recited by the donor generally relate to the spiritual quality of the article given away, or are addressed to it as apostrophised. The mantras to be recited by the donee are usually the Sāvitram (beginning with the words "Devasya trā savituh frasave svinorbāhubhyām pāṣṇo hastābhyām, pratigrhṇāmi," (Taittiriya Samhita, II, 6, 8, 6, etc.) and the Kāmastut (beginning with the words: "Ka idam kasma adāt," TB., 2, 2, 5, 5 etc., after which he should repeat the name of the object received and its tutelary deity. (Dāna-kryā-kaumudī, p. 15).

The donor and the donee are to sit facing each other, the donor facing east, except in kanyādāna (gift of a virgin) when the donee sits facing east, and they are to sit on kusa grass. They must both have bathed, performed sandhyā, and ācamana (sipping water thrice with manitras). Neither should wear wet clothes (Viramitradya, p. 150, citing Āpastamba) r and both should wear partira on their right ring fingers, and wear uttariya (the second cloth). The hands should be held between the knees (antarjānukārah), and the gift should be grasped by the

पुष्पान्यानि कुनीत श्रद्धधानो जिलेन्द्रियः ।
 नत्वत्यद्धिपैर्वर्स येजेलेह श्र्यंचन ॥

right hand. The daksina must be placed in the centre of the right palm of the donee. Water should be poured through kusa (kusodakam) on the recipient's palm. The formula of giving should mention the name of the person to whom the gift is made, his father's name, his grandfather's name and gotra, the object given, and purpose of the gift, and the words of donation, viz. tubhyam aham sambradate must be followed (except, in the case of kanyadana) by the words na mama. A gift should not be made or received wearing yellow or coloured clothes, according to a verse of Bodhāyana quoted by Mitra Misra (op. cit. p. 150). Ordinarily a dana must not be made at night, such gifts as utkrānti-dāna and gifts during eclipses being obvious exceptions. Other exceptions to the rule are marriages (in areas in which they are celebrated at night), the birth of a child, and the occurrence of kataka and makara-samkramana. During the asauca (impurity) of either party a dana is not permissible but in many cases a bath taken immediately before the ceremony purifies immediately (sadyas-saucam). Those occupied in sacrifices, and vratas as well as kings are to be regarded as free of impurity, arising from birth or death. (Dānakriyākaumudī, p. 25).1

#### CLASSIFICATIONS OF GIFTS

There are many formal classifications of gifts according to form, purpose, parties, time, place, circumstance, object given away, ritual followed, and ethical nature. The divisions are useful in bringing out the elements of true and simulative or false gifts. Lakşmidhara gives some of the classifications for the purpose of bringing out the relevant features of a true dāna (pp. 5-11). The causative factors of gifts (adhiṣṭhānānı) of a dāna are six, according to Devala (p. 5), viz., dharma, artha, kāma, vitā (shame), harṣa (19) and bhaya (feat), and each may

। तहा च स्तर्क गास्ति व्रतिनां न च सविजाम् । द्रीक्षितानाय सर्वेषा यस्य चेच्छन्ति ब्राह्मणाः ॥ ऋत्यानां चीक्षिताना च यहिर्व कर्मकृत्येताम् । सन्नि-व्यत्पादिनकृत्यावेषा तथा ॥ स्त्रोविज्ञाते यहे च सङ्घामे वैशक्षित्व । आरयपि हि क्ष्टाया स्वरः शोचे विधीयते ॥ inspire a gift. Of these the first alone is a true dana. An old Vaidika classification is foutfold: dhrucam, ajasrikam, kamyam and naimittikam (p. 7). Manu (IV, 226) divides gifts into two classes, vis., aistika, what is given in a yajña, and pūrtika, what is given outside the sacrificial enclosure (vedi), p. 10. The famous classification of danas into sattrika (morally good), rajusa (inspired by feeling) and tamasa (black), which is made by the Bhagacadgita (XVII, 20-22) is reproduced (p. 11) for the purpose of showing that the true gift should not be tainted by self-interest or association with wrong persons, places or moments. The essential features of a real dana, its irrevocability (pp. 11-12) its reverential release, (pp. 12-13), its unsolicited fulfilment, its backing of intense devotion (graddha), which is even more important to its efficacy than mantra and homa (p. 14), its commencement and end in benedictory mantrus (syastticileva, p. 15) are all implicit in the classifications and are explained by Laksmidhara by suitable citations.

# FIT OBJECTS OF DANA

Laksmidhara's discussion of what is fit to be donated and what is not does not deal with particular things so much as classes of things. According to the old belief, which is reflected in the Vedas, many things which are included in major and minor gifts taint the recipient more or less scriously and are therefore either discouraged as gifts or condemned. There is apparent contradiction even in the most ancient literature on the suitability and the unsuitability of the same object for a gift or dalsind. Thus in the Byreda (X, 107) the gift of horses is lauded; while in the Taittiriya Samhita (11, 2, 6, 3) it is included in the general condemnation of accepting animals with two rows of teeth. On the other hand the Gautama-Dharmasútra (XIX, 16) says: "Gold, a cow, a dress, a horse, land, tila, clarified butter and cooked food are gifts which destroy sin." The Viramitrodaya cites an unidentified passage from the Veda (eruteh) to the effect that an elephant should not be accepted as a edt. (Na hastinam pratigrhotydt . . . iti grutih, p. 99), though 1"A measure of himself he obtains who accepts as annual with teeth in bech jaws, whether home or man, he who has accepted as animal with teeth in both jaws should older on twelve postherds to Varyanase" (healt a tra., p 191).

it devotes a great deal of space to the landation of gifts of elephants, like other books on Dana. In fact, there is hardly any object which is commended as bringing spirit tual merit and advantage even in this life to the donor which is not, at the same time, held out as sinful of acceptance. Divikara (Danacandrikā, p. 96) cities a sloka ! which condemns the accentance of gifts of sesamum seed, cours elephants, horses, buffaloes, skins, idols, a cow at the point of giving birth to a calf (ubhavamukhi), these are the seven gifts of terrible portent in acceptance. The last of these is praised as one of the most efficacious gifts in all works on Dana and yet. the Danaratnakara (n. 45) cites a sloka t from the Aditvaburana which states that the fool (middle) who accepts a ubhaviomukhi. is bound by a thousand fetters of Varuna (Varuna-basa) each of which will take a century to loosen. Candesvara himself devotes a section to the praise of this gift (pp. 303-308) which cites the Matsvaburana to show that the donor of this cow will live in heaven as for as many vugas as there hairs on the body of the cow (p. 305). The whole of this section is 'borrowed' by Candesvara from the Danakalbataru, infra. pp. 165-176. On p. 45 of Danaratnakara. Candesvara quotes the Agni and Brahma puranas to show that grave post-mortuary calamities befall one who accepts the following as gifts; elephants, horses, chariots. the beds and seats of dead men, the skin of the black antelone (kṛṣṇajina), a cow at the point of delivery, etc. Such persons are asked to undergo the sacramental rites of birth, namine etc., anew.3

<sup>&#</sup>x27;तिलधेनुर्वजोबाजीमाहिपाजिनमूर्तयः । मुरमिस्सूयमाना च घोराः सप्तजविष्णहाः ॥ इति निषेधातः ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> कि बरिप्यत्यती मूदो गृहकुभयतोमुगीम् । गृहसं वाहणपाशास्त्रात्याशिकम्मताः ॥ तस्य वर्षश्चेतृष्णे पाशः एकः प्रमुच्यते । एतामयस्थामामोति गृहकुभयतोमुगीम् ॥

अभेगपुराचे— इस्पश्चर्यपानि मृतस्यामनानि च । इस्पश्चर्यपानि मृतस्यामनानि च ।

Laksmidhara omits both the mention and the explanation of such contradiction, though he must have been aware of them. The explanation is found in the sentence cited from the Visundarmottara-purāya in Dānaratnapradīpa (p. 99) that all acceptance of gifts destroys brāhmanıc lustre!. A gift has to be looked at from two standpoints. From the point of view of the giver, the rarer or more valuable the gift, the greater the advantage to him, if the gift is accepted; while, from the standpoint of the donce, it carries a correspondingly heavy load of sin, that only his acquired punya (spiirtual merit), tapas (pious susterity) and virtue springing from conduct and learning can overcome, with the aid of appropriate penances. In the theory of Dāna the monopoly of pratigraha conferred on the Brāhmana was a source of danger rather than an enviable privilege.

The underlying principles of Dāna will explain the great importance attached in all discussions of Gifts to what may or may not be given away properly (deyādeya) and the qualities of the eligible donor and donce (dātrpratigrhiti-laksanam).

# FIT CLASSES OF GIFTS

Laksmidhara repeats the old teaching that one should not starve his family in a desire to be charitable. It is allowable to give away only what is left over after the needs of the donor and his family are provided for. He is a fool who starves his kith and kin and gives to strangers (p. 16). A man is not permitted to give away his all (sarvasram), nor can he give away what is not his own. What is already promised away is not one's own, and so cannot form a new gift.

Can a wife or son be gifted away? Laksmīdhara cites Yājāavalkya (II, 175) who lays down that "without detriment

> ततोऽभयभुषी त्येमात् सदीतां मेदिनी द्विजः । गृहन् पापपरो नित्यं कृटसाक्षी च कापटी ॥ मचकृद्धमो त्येके स प्रेतो जायते नरः ।

अहापुराणे— यदीतानां तु तस्यां तु पुनस्यंस्कारमदीत । अतिमदेण वित्राणां अहातेजो पिनस्यति ॥ to one's property everything may be given away except wife and son." According to Dakşa (p. 17) a wife and her separate property (dārīsvea tadathanam) can not form gifts. He cites (p. 18) the verses of Kātyāyana (ed. Kane, vv. 638-639) which gives the right to sell or gift away wives and sons only in times of adversity, and which forbids the transactions when they are unwilling. The Vyavahāramayakha denies ownership in wife and son, while the Mitākṣarā (II, 174) asserts it but rejects the right to give them away.¹ Lakṣmidhara's position seems to underline their unweilingness as a cause of the ineligibility of wives and sons for gifts (p. 18).

The question of giving away a son arises in Adoption. Laksmidhara relies on Vasistha (XV, 1-5), who holds that the parents have the right to give away, sell or abandon their sons, but forbids the adoption (giving and receiving) of an only son, and the gift of a son (in adoption) except with the husband's permission.

Among things which can not be gifts are used articles (p. 18), the proceeds of the sale of the Veda (p. 19) and the wages of prostitution (p. 19). The gift of gold, silver and copper to ascetics, cooked food to householders, curds to vinafprasthas (anchorites) and work to beggars is forbidden (p. 20). Certain things should not be given for common use by several donces, e.g. cows, a house, a woman, and a bed (p. 21). A gift which results from a contract (prasma-pūream) is condemned (p. 23). Advertisement destroys the merit of a gift (p. 24). Wealth from a vicious person is unfit for a gift (asad-dravya-dānum asvar-gyam, p. 22).

# Who can be Given a Dana

The determination of suitable receptacle (faltrs) for a dana is the heaviest responsibility laid on a donor, as a gift to an unsuitable person will not merely cancel the value of the gift but recoil on both giver and donee. The capacity of a gift to pull down a recipient makes the possession of adequate merit by a donce all the more important. The learned and virtuous Brahmaga will have the capacity. The primacy (sarwaya

<sup>1</sup> Kane's ed of Vyasaharamayakha, 1926, p 370

prabhavah, in the words of Yajñavalkya, I, 198-200) of the Brahmana is due to his creation by the Creator for the protection of the Veda, the satisfaction of gods and ancestors, and the conservation and protection of Dharma. By mere erudition, or austere life fitness to receive a gift can not arise in a Brahmana unless these are combined with purity of life (p. 30). Devotion to Vedic study, pure birth, chastity, serenity, fear of sin, devotion to the Fire, addiction to religious vows, love of cows, repulsion to killing animals and unwillingness to accept gifts,-these are the qualities which make the ideal Brahmana recipient (p. 27). He will be one who does not eat the food of the Sudra (Sudrannam yasya na udare, p. 28). Poverty and hunger are additional attributes of the ideal donee (p. 29). The genuine Brahmana is an embodiment of all virtues and sacred learning (p. 30). Even among Brahmanas, who are eligible for gifts, there are degrees of ment and grades. A famous description of eight grades of , Biahmanas, arranged in the ascending order of merit (pp. 30-31) is given by Laksmidhara, and is copied in later digests (e.g. Danaratnakara, p. 51). The eight grades are matra (the Brahmana whose only qualification is his caste), Brālimana (who, to ment the name, must have learning and character) srotriya (who has studied atleast one Veda with its adjuncts and is devoted to the six karmas and yogas), anacana (who besides being pure of heart and maintaining the six fires, has mastered the meaning of the Vedas), bhrāņa (who has the additional merit of performing vajilas daily and subsisting by eating what remains of the offerings), rsikalpa (who is master of himself as well as worldly and Vedic wisdom besides) rsi (who, besides, lives a celibate and has acquired the power to bless or curse with effect), and muni (who has, in addition, gained control over his emotions and activities, and has become indifferent equally to gold and dross). Similarly, the digests beginning with the Kalpatura (p. 38) cite as authority

<sup>।</sup> तपस्तप्तायजद्दव्याः माद्रागानेदगुतये । तृदय्यं पिनृदेवानां पर्भसंदर्गाय च ॥ तर्वस्य प्रमेषे विद्याः श्रुताच्यमतारिकः । तेम्यः क्षिमाद्यः पेष्टारंतेन्थीऽप्यायात्वित्तवाः ॥ न विद्ययां केस्त्रस्य तरामा वादि वाद्रता । यत्र दशमिये चोत्रे तदि वादं प्रदीर्तिनम् ॥

Manu's enumeration of the nine kinds of snatakas, to whom both food and dakṣiṇā should be given everywhere, while for those who are not of the nine classes, though Brahmanas, the gift of cooked food outside the sacrificial enclosure (bahirvedt) is alone permissible XI, 1-3). The nine types thus commended are the Brahmana who desires help in order to make a sacramental marriage (santanika), he who needs support for performing a yāga (yakṣyamāṇa), he who is on his travels, (adhvaga), he who has given away his all (sārva-vedasa) as a gift in a yāga, he who solicits help on behalf of teacher, father or mother, and he who is afflicted with disease (upatāpināh). It will be noticed that Manu rests eligibility on the purpose or use to which a gift will be put, rather than on the personal attributes of the donee. It must be regarded as suggesting within the classes eligible, an order of preference based on the consideration of the past record in charity and future charitable purpose of the donce. The help to the diseased Brahmana is to be construed from the parallel passages of Gautama, Baudhāyana and Apastamba, which are-cited, (pp. 38-39) as for the purchase of medicine (auşadhārtham). To beg is permissible only on such accounts, for failure to help the teacher etc., might entail their transgression of the law (niyamavilopali) according to Apastamba (II, X, 1-3). To solicit a gift in the interests of a preceptor (guru) is extended in a famous legend of Kālidāsa (Raghuvamsa, V, 1-25) to solicitation of wealth to pay a gurudakşinā at the end of studentship. Apastamba definitely prohibits begging for the sake of one's own sense-gratification, Undrivaprityartham tu bhikşanam animittam; na tadādriyeta).

## Who Can not be Given a Dana

The sacramental nature of Dāna restricts its recipients to the first varņa. Among the persons so elgible, the merit of a gift rises in magnitude Irom unit to a thousand as it is given to a Brāhmaṇa who is an A-brāhmaṇa, a Brāhmaṇa-bruva, a learned Brāhmaṇa and one who is master of the Vedas (p. 33). The six classes of Brāhmaṇas, who are A-brāhmaṇas are (p. 34), those who are respectively in the King's service, in trade, engaed in helping many persons to sacrifice (bahuy-ijaka), village mendicancy,

and village and town service, as well as Brāhmanas who do not perform their daily rites. The Brahmana-bruva is defined, (p. 47) as one who having undergone the sacramental rites yet is devoid of Vedic knowledge and attachment to religious vows (vrata-vihīna). Brāhmanas who follow tainting occupations, such as cow-keeping, trading, artisanship, domestic service and lending money for interest, are to be excluded from gifts (Manu, VIII, 102 ff., cited on, p. 35). Dancers and singers (though Brāhmanas) are excluded by Visnu-smrti, XCIII, 14, (p. 40). To make gifts to Brahmanas devoid of Vedic learning is described by Vasistha as pouring an offering on ashes (p. 42). The eligible Brāhmana, who gives away the gift he has received to persons of ill-fame or misuses the gift should not (again) be given a dana (p. 43). Those who teach (the Vedas) to S'udras (vrsaladhyapakāh, p. 44) the sınful Brāhmana, who delights to injure living beings but conceals his wickedness like a cat (baidālakavrati) or the shortsighted one who is vicious and selfish like a crane (baka-vittah) are also unfit to be donees, (p. 46) along with him who marries a vrisali, p. 48, (vrsalibatih). The last interdiction is not aimed at one who has married a S'ūdra wife (as such marriages are forbidden in Kalıyuga) but against the five kinds of vrsalis described in the anonymous quotation in Mitaksara and the Viramitrodaya-vyayahārabrakāsa (ed. Jīvānandanda, p. 73.)1

## DONEES ELIGIBLE WITHOUT QUESTION

There are certain classes of persons to whom preference is recommended on the principle of charity beginning at home, provided they are otherwise eligible: a neighbour (sannityfa) or asamoly, relatives, and descendants (p. 42). To overlook them in favour of distant eligibles is simful. The performance of vanishies, in cryphan boys, of Bribmann varya is haided as excelling all gitts (p. 37). To give to father, mother, brothers, sons, one's wife and daughters is meritorious. Lakşmidhara adds the explanation that what is commended is a gift peculiarly the

मिनाशरायो समृतिः—
 चण्डाली बन्धकी वेश्या रजस्था या च कन्यका ।
 कडा या च मगोत्रेण वृपत्यः प्रस्तितितः ॥

own of the persons who are donees (prātisvikam) has the gift of learning to sons or strīdhana to daughters (p. 40).

The purchita is commended as a fit recipient by Visuu-smṛti (XCIII, 5). Lakṣmīdhara adds the comment that purchitas and others (ādayaḥ) become fit (pātrānī) even if they have no other qualfications (anyaguṇarāhto apī) by the mere fact of their being purchitas etc., (p. 39). How this rule was acted upon in a liberal way is evidenced by the inscriptions of the Gāhadvāla dynasty, most of which are concerned with grants recording gifts made to the royal purchita Jāgusarman and his son Paharājasarman.

The feeble (dina), the blind (andha) and the miserable (htphana) are recommended for gifts by preference by Samvarta (p. 40). That the rule is restricted, as regards vaidha-dana, i.e. gifts in accordance with rules, only to Brāhmanas having these qualities, may be inferred by the citation of the Mahābhārata (p. 48) rule that the blind, the lame, the deaf, the dumb, and those afflicted by disease are to be maintained by the king, but they are not to be given gifts involving pratigraha (formal acceptance).

#### GIFTS TO WOMEN

The prohibition of sacrifices by a woman, in her own right, (Manusmṛti, V, 155) involves, apart from her subordination or "perpetual tutelage," the disability to make dānas, which involve the recitation of mantas. Nāradasmṛti, (p. 56 f.n.) definitely denies to women the right to make a gift. The presents made to a wife by father, mother, brethren at any time, and out of affection by the husband after marriage, and presents made by others at the wedding or gṛtadṛnævesa, which are the six sources of stridhana according to Manusmṛti (IX, 194) 'd on not come

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See the summary of the Kamauli plates etc., in the Catalogue of Archaeological exhibits in the Lucknow Museum, 1915, passim and Epigraphia Indica, XXVI, (1941), p. 69

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> नाधिकारो भवेन् स्रीणां दानविकयकर्मम् । यावत्मश्रीवमाना स्यातावद्वोगस्य सा प्रभुः ॥

<sup>&#</sup>x27; अध्यान्यध्याबाद्दनिकं दत्तं च श्रीतिकर्मणि । भ्रातृमातृपितृप्राप्तं पड्डिपं श्लीपनं स्मृतम् ॥

however, suggest interpretations of the verses as they seem to run counter to sastra. Candesvara gives this explanation of the two verses of Brhaspati : "The first verse of Brhaspati rives the effect according to caste, and the second according to the grades of Brāhmanas" (p. 62). He explains the rule of Yama as "related only to the best among S'ūdras and others," Hemādri (Dānakhanda, p. 31) adds this comment on these and connected verses: "In these certain a-brāhmana, brāhmana-brussa and other unfit recipients even are treated as recipients, but it is only in relation to gifts, which are not accompanied by the recutation of mantras, which must be repeated in dinas like those of cows etc." The Danabeadiba adds this comment to the citations from Brhasnati (n. 53): "The ascription of the right to recieve (gifts) to S'udras and the like should be understood to relate only to the gifts of food and the pledge of safety and the like. So according to the Visuudharmottara: 'The gift of food must be made at all times and to every one by one who looks for Dharma, and in the gift of food the search for even an iota of eligibility to accept must not be made'; and the words of Gautama 'to others a cooked lood;' and the words of Samvarta and others that 'by the fulfilment of the gift of a pledge of security (abhayapradana) one attains all that he wishes for." The Danamavakha (p. 5), explains away the verses of Brhaspati thus: "Thus, the ascription of eligibility to accept gifts (bātratā) to S'ūdras and others, is in regard to (only) food and clothing; for, in (gifts) of food and clothes, it is never the practice to enquire into the eligibility for the reception of a gift (of the persons to whom food and raiment are to be given); for, it is laid down in the Visnudharmottara that eligibility for food comes from hunger and for clothes from nakedness. Gifts to those who have no real eligibility for a gift must be

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> एतेषु केपांचिद्याद्मणबाद्मणश्रुवारीभामपात्राणामपि पात्रत्वनिरूपणं मन्त्रवट्टवारिदान-व्यतिरिकदानविष्यम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> अत्र शहारीनां पाञ्चितस्यणमनाभयादिदाने बोद्धव्यम् ॥

<sup>&</sup>quot; अजराने न क्तेच्यं पात्राविश्वणनव्यपि ।

भन्नं संबंध द्वातव्यं धर्मक्रमेन वै द्विज ॥" द्विति विष्णुपम्नित्तवस्थात् । "कृताममितरेष्य" इति गौतमस्मरणात्, "कृतमभवप्रदानन सर्वान्तरमात् वासपार" इति सम्वतंत्रिवचमात् ॥

made without mantras." The comment of Mitra Misra on the point in the manuscript is not clear (p. 58, Dāṇaprakāsa). Abhayādāna will apply to all classes of recipients. Govindānanda excludes it from Dāṇa proper on the ground that it involves only the removal of fear and no handing over. (Dāṇa-kryākanmudi, p. 3).

## Annadāna

Both the gift of food and the grant of asylum (abhaya, lit. freedom from fear) are treated by Laksmidhara as within the scope of Dana. He devotes separate sections to them. (inf. pp. 246-249 and pp. 252-254). While, following ancient authorities and the Dana principle of proper pratigraha, the gift of food to Brāhmaṇas is praised, (p. 247) annadāna is justified on the more general ground of its being a source of life, (annattu prajananam ninām). Even the gods desire food, says the Nandipurāņa (devā hi annakāmkṣiṇaḥ, p. 248). Accordingly, it is wise to offer food to gods generally and particularly to one's favourite deity (istadevata). The heaven of Prajapati is attained by one who gives food even to insects, birds, dogs and outcastes (candāļa). Candesvara developes the merit of annadāna further (pp. 404-416) and points out the punya following the gift of provisions like ghee, oil, honey, salt, cooking vessels and firewood for cooking, as corollaries (p. 416). Hemadri (p. 900) stresses the competence of all persons to get gifts of food (na tasya pātravidhiļi). He cites the Mahābhārata (p. 893) to show that the gift of food to the S'ūdra is even more meritorious than to the Brāhmaṇa (which is an exaggerated way of declaring that the S'ūdra is equally entitled to food)-annadānam hi sūdre ca brahmanebhyo visisyate-and to interdict any questioning of the hungry person as to his gotra, carana, learning, native region etc. He developes the ment of the gift of provisions etc., from that of annadana and of ama (uncooked or raw) anna (food) (p. 902).

ेयनु बृहस्पतिना सहाधीनामपि पात्रोक्तता सा अत्राच्छादनपरा । अलाच्छादनेप पात्रं नैव विचारपेत् । "अलल खुषितं पात्रं विवक्षो वसनस्य व " इति विष्णुधर्मोकः । अपात्राबाठमन्त्रकम् रानम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> अभवदानस्य तु भवनिवारणस्यत्वात् मुतराभेव तत्र दानशब्दो गौणमेव ॥

The gift of drink to the thirsty is naturally associated with the gift of food. Hemādri like later writers, gives a section to the provision of wells, and watersheds in desert places and roads ion. 95-906) and the gift of the pot filled with cool water (dharma-phata), while Laksmidhara is content to refer to them in miscellaneous gifts (brakirna-dānāni) e.g., water-giving, p. 257a and 261, and water-sheds (braba), p. 263. The raison detre of the jala-dhenu-dana among the ten dhenu-danas must have been the gift of water to the thirsty, but it was smothered by the ceremonies which made the gift of the containing vessel more important than that of the lifegiving fluid it conveyed, (see inf. pp. 156-157). While in its transformed condition ialadhenu could only be given to a Brahmana, the gift of water and the provision of sources of water were open to every one, irrespective of bratigraha qualification.

## ABHAYA-Dāna

To the same class of gifts which are unrestricted as regard recipients belongs Abhaya-dāna, the gift of security to which Laksmidhara devotes a special section. One must live free from fear, if one is to live at all. Abhava-dana is open not only to all men, but to all living beings, and in its extended scope merges into a-branivadha and a-himsa. "The gift of abhava to even a single living creature is better than the gift of a thousand cows to each of a thousand Brahmanas." (p. 252). It should be made to animals, great and small, healthy and diseased, cruel or gentle-(Nandiburāna, cited on p. 252). To refuse abhaya to a suppliant through fear, hatred or greed is as heinous as slaying a Brāhmana, (p. 253). When an animal is being tortured or killed, to look on passively, when able to save it, is an inexpiable sin. Rama's famous declaration that protection was due even to an enemy, who called for it, if one was not to incur the eternal censure of the world, is cited, (p. 253). It is greater than the formal gifts attended with ceremony and ritual, and is rightly included among major gifts by Laksmidhara, undeterred by pedantic considerations.

<sup>1</sup> It became a fruitful cause of war in Rajputana.

#### Ārogya-Dāna

The gift of health goes with that of food and drink. On this ground the provision of hospitals and the work of the physician are lauded, as within an Arogya-dana. The practice of medicine is held to carry a taint, possibly through association with dissection of corpses in the period of training. Many excludes the physician from sraddhas (III, 154 and 180) and his food is not fit to be eaten by a Brahmana (IV, 212). Notwithstanding so authoritative a pronouncement, Laksmidhara gives special praise to the foundation of hospitals (arogyasala), declares the physician a krtartha (one who has fulfilled his mission in life), if he succeeds in saving, by his skill and medicines, even one sufferer from pain and death, and confidently predicts for him, his ancestors and descendants upto seven generations, a place in the heaven of Brahma. The assurance is repeated; "he who relieves even to a small extent the pain of one afflicted with disease. obtains the same heavenly bliss as those who perform vaillas and sacrifices" (p. 251). In thus ennobling service to humanity by including it among the sacred gifts, Laksmidhara, as a pioneer, shows his practical statesmanship. His omission to strain the meaning of the term dana, following the Mimamsa in which he was proficient, and his refraining from explaining away the verses of Brhaspati which allow of a-srotriya-pratigraha have to be regarded as deliberate, in view of his humane conception of charity.

#### GIFTS TREATED OF BY LAKSMIDHARA

The bulk of the Dāna-Kalpataru is devoted to a detailed description of a number of gitts, mainly on puranic authority though occasionally smrtis are cited in support of the commendation of the ment of particular dānas. A feature of the praises of dānas which has to be correctly appreciated is this. When it is necessary to commend one dāna, it is done with rhetorical exaggeration by declaring it to be higher than all or the best reputed dānas. A comparison of such superlatives will leave the impression that all gifts are equally of superlative comience. Their relative value in the eyes of the nibanthaskra and his

great gifts are of late evolution. The Tula-dana has an ancient history, and its presence in trans-Indian regions from which it was reimported into Mughal India in Jahangir's reign, will show that it might be a common inheritance of Aryan peoples. In the measurement of special buildings and even in house-construction, it is an ancient custom to take the unit of measurement as the finger, the span of the hand or the length of the foot of the owner. Similarly to measure a gilt by the weight of a person seems natural. Its original purpose might have been what is now a subordinate feature of Tulâ-dâna, viz. giving away a person's weight to get rid of disease or evil influence. The trans-Indian custom of weighing a person with edible articles, wearing apparel etc. seems also old. For one of the mahā-dānas, viz. Kalpa-pādapa-dāna, we have early epigraphic testimony. The famous inscription of King Kharavela of Kalinga at Hathigumpha states: "In the ninth year, he (Kharavela) gives away a Kalpa-tree with leaves on, and horses, elephants, and chariots with their drivers; he gives houses and asylums for all . . . to make all those gifts accepted, he also feeds Brāhmaņas lavishly." The passage in the inscription appears to refer not only to the Kalpavyksa dana, but to three other Mahaddnas, viz. the Hemahasti, Hemahasthiratha, and Hiranyasva, and two danas besides, viz. grhadana and asraya dana, not to mention annadana. The king who made the gifts was a Jaina, and the force of custom compelling kings to make such great gifts at coronation must have been great to make a non-Brāhmanical ruler perform them. That the habit had been deeply rooted in the land, so much so that persons of foreign birth, professing the Brahamanical faith, were obliged to conform to it, is witnessed by the Nasik inscriptions, (N, XI and XIV) of Usavadāta (c. 120 A. D.) (Reabhadatta), son-in-law of the satrap Nahapana, which describe the many magnificent charities of this prince. They are summarised in Pandit Bhagavanlal Indraji's History of Gujarat, 1896, pp. 25-26, and in the editions of the inscriptions in Epigraphia Indica (VIII, p. 78 ff.) Summed up, his benefactions come under the following heads of dana: many gosulusradānas; suvarnadāna; agrahāra-pratishā; bhūmidāna; cost ol many kānjadānas; vrksa-pratishā; āsraja, pratisraja,

Dr. K P Japaneal a irn , J. B. O. R S., III, 1917, p. 461.

grhadānus, mathadāna, vāģi-kūģa-tadagadi-dāna and setubandhadānam. Instances in later history are innumerable. The inscriptious of Asoka show that ārogya, āsraya, pratisraya and abhaya dānas were among the emveror's benefactions.

# THE MAHIDINAS

The classical enumeration gives these as sixteen. They are: (following the enumeration of Laksmidhara); (1) Tulapurusa : (2) Hiranyagarbha ; (3) Brahmanda ; (4) Kalbabadaba ; '(5) Gosahasra; (6) Kāmadhenu; (7) Hiranyasva; (8) Asvaratha; (9) Hemahastiratha; (10) Pańcalangala; (11) Prthivi; (12) Visvacakra; (13) Kalbalatā; (14) Saptasāgara; (15) Ratnadhenu; and (16) Mahabhata-ghata danas. Alternative names are Dhara-dana or Hemadhara-dana for Prthividana, and Mahakalpalata for Kalpalata. Of these the Hiranyagarbha, in which the donor enters a golden vessel, and simulates a rebirth, has been used for the purpose of elevating the social status of kings, and make them claim equality in interdining with Brahmanas In Travancore it was in use in every new reign, along with Tulaburusadana, the first signifying acquisition of divinity as well as royalty, and the second royalty. The first ends with the manira; "Formerly I was born a man of my mother; now born of you I assume a divine form" (p. 66, ll. 5-6). The Brahmanda, Viscacakra, Prthivi, Saptasagara, and Mahabhūtaghata symbolise the gift of the entire universe and its contents, by the reincarnated donor. The two Kalbalata gifts symbolise the donor's capacity to grant all wishes; when they are symbolically given, every wish has been fulfilled in the donee. So with the Kamdhenu-dana. In every case no living animal or plant is used, but agures in gold, sometimes jewelled, are used. The objects are made ornate to complete the symbolism, and they are given away to the priests, the chief priest getting a much bigger share than the others, who range in number from four to eight. The feeding of Brahmanas and making presents of gold etc., to them are incidental to all the gifts. The solemnity of the gifts is enhanced by the preparation which the donor has to undergo, the collection of the materials for the ceremony, the preparation of the chief object, the invocations of derties, the addresses to the objects to

be given away or, as in Tuladana to the balance itself, and the general resemblance throughout of each dang to the great sacrifices (sattra) of Vedic times. The spiritual advantages held are relatively small, as compared with those promised for many smaller dangs, but none of them will have the spectacular publicity and emotional aspects of the Mahadanas, which therefore naturally appealed to kings, especially of newly founded kingdoms. To perform these sixteen great gifts lifted a new ruler to a position of social eminence among princes and in the princely order. The placing of Tulādāna first in his enumeration by Laksmidhara, while in other lists it comes third, was perhans deliberate. To the Gabadvalas the first had more significance than the second and third which meant only a rise in varua which might not be recognised easily even after Hiranyaparbha by rival kines or the sacerdotal order. Apararka (n. 326) cites a purana (omitted by Laksmidhara) to the effect that the off of Kalbaviksa might cure sonlessness in man or woman.

# EPIGRAPHIC EVIDENCE OF THE PRACTICE OF MAHADANAS

Indian history has benefited more from the practice of charitable donations than the history perhaps of any other country. Though ostentation is detrimental to the spiritual effect of a dana, to say that a prince had performed the prescribed gifts was deemed only a declaration of his orthodoxy and goodness, and the claim in inscriptions was not barred, especially when made by successors in glorifying their ancestors, as in such cases it will not be self-advertisement. The prescription in smrfts of a permanent record for gifts of land and the practice of making village bodies trustees in perpetuity for endowments of a religious character led to the wide-spread practice of recording all such gifts on copper-plates. The epigraphic material now available is very largely in the form of such grants or dana-patra.

े अस्य भविष्योत्तरे विशेष:—धीभगवातुवाच— अपुत्र: पृष्ट्यो यथ नारी वा पर्वतात्मजे । धीवर्णस्वेन दातस्य: कम्पप्तो गुणान्वितः ॥ वेन पुत्रवनो लोक गच्छेरेवि न संशवः ।

Pilgrimage (tīrtha-yātra), vows (vrata) and gifts (dāna) replace the old vagas in popularity with kings. It is possible that the substitution was encouraged by the tradition that Ksatriyas had been uprooted by Parasu Rama, and that rulers of our age were not of the second caste, and therefore not possessed of adhikāra (spiritual right) to perform yagas. The prescription of gifts as means of salvation in the Kaliyuga, as compared with tapas, yajña, and satyam in older ages, must be read with the Puranic statement that in the Kali age kings will not be Kşatrıyas.

Some instances may be cited. Dantidurga (c. 754 A.D.) repaired to Ujjain, where he performed the hiranva-garbha-dana. A courtesan of Pattadkal gave in c. 770 A.D.; an ubhayamukhî-dana,2 Three rulers of the Rastrakuta line are known from their inscriptions to have done the Tulaburusa-dana viz., Dantidurga, Indra III (c. 915 A D.) and Govinda IV (c. 918 A.D.) In South India, the Cola emperor Rajaraja performed the Hiranya-garbha and Tulapurusadana, with his queen Dantisakti in the 29th year of his reign (c, 1114 A.D.) ' The gold used in this ceremony was utilised in a later donation by the queen next year.' Parantaka I (907-953 A.D.) claims to have done many hemagarbha and tulabhara danas . In North India, the Candravali plate of the Gahadvala Candradeva (1093 A.D.) as well as the Candravati plate of 1099 contain exhortations on the transitoriness of life, the eternal character of charitable donations, especially of land and the resolution of the king, to make a gift of land, after consulting those who were learned in the sastras, and in accord with sruti and smrti. The allocation is significant as coming from an ancestor of Laksmidhara's patron Govindacandra. After the composition of Hemadri's Danakhanda, which became better known in South India than his original, the

<sup>·</sup> Epigraphia Indica, XVIII, p. 248

Indian Antiquary, XI, p 125.

Indian Antiquary, M, p. 111; Epigraphia Indica, IX, p. 24; Epigraphia Indica VII, p. 30.

<sup>\*</sup> Madras Epigraphist's Report, 1907, No 42 For Hiranyagaroha in modern times, See Galletti, The Dutch in Malabar, p. 110

South Indian Inscriptions, VIII, 237.

<sup>4</sup> fbid., II, p 383, v 7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epigraphia Indica, MV, pp. 193-209. Thirty two villages were given as daking after the performance of go-saharradana and inlaburura-dana.

Sahet-Mahet inscription of Govindacandra (1125 AD) mentions a home-tuladating of Govindacandra Epig. Ind., XI, pp. 206.

Kalpataru, gifts are made, on the express authority of Hemādri. Thus in an inscription dated 1369 A.D., commemorating the construction of an irrigation reservoir, the following statement is made of the donor: "v. 22. Making charities in various ways in keeping with the treatise of Hemadri, he heard that the merit attaching to the gift of water was the greatest of all." A similar allusion to Hemādri is found in a Mysore inscription dated 1405 A.D.? The feeding of a hundred-thousand Brahmanas and the performance of the bancalangala by Devaraya II of Vijayanagara (about 1428 A.D.) are commemorated in an inscrip-Kṛṣṇadevarāya" and Acyutarāya performed tulāpurușadănăs. In Orissa, Anangabhima III (d. 1238 A.D.) performed a tulaburusadana at Puri. As late as 1568 A.D., Mukunda, the last of the Gaiapati dynasty, claims to have done this mahādāna,' Its revival in Mughal times by Hindu princes was due to revivalist influences.

#### THE TEN GREAT GIFTS

The term Mahādāna is usually associated only with the above sixteen guts. But the later digests quote a sloka which is found both in Kūrmapurāṇa (from which it is cited by both Dīnamayākha, p. 151, and Dānacandrīkā, p. 17) which mentions ten mahādānas (dasa-mahā dānāni). These are: gifts of gold, horses, sesame seed, elephants, slave girls, chariots, land, houses, a virgin for marrriage, and the kapila cow. The objects named show that the list is old, as it refers to things which have always, been esteemed as gifts. Sesame is an essential additional ingredient of the donation in all gifts, including the sixteen great gifts etc. Some of these are dealt with by Lakşmidhara in separate sections (e.g., suvaryadāna, pp. 194-199; bhāmidāna.

Porumamilla tank inscription, Epig Ind . XIV, pp 97ff

<sup>2</sup> Epigraphia Carnatica, Tirthaballi, 12, in Vol. VIII.

J. B. B. R. A. S., XIII, p. 3.

<sup>\*</sup> Epig. Ind , VII, p. 17.

Madras Epig. Rep., 1919, uns. Stl. 543 and 546, 1920, para 47. The third-down of Acyotaryay was of pearls. He did the hirrory of fibrid list argued machined along Epig. Carr., St 1, 18 Vol. VII, and He 13, Vol. X.

R. D. Banery, History of Orissa, 1930, I. p. 252.

<sup>1</sup> lbid., p. 347

pp. 186-193; kapilā-go-dāna, pp. 161-166), or are very briefly referred to in the chapter on prakirnadanani (pp. 266-275). In this section will be found approval of tila-dana daily (tila nit) am pradátavyā yathāsakti), (p. 258), grha-dāna, (p. 257, 258, 260) gifts of chariots, (p. 267) and horses, (p. 257). It is noteworthy that no special mention is made of such gifts as kanyadana, gajadāna and dāsīdāna. The first of these is pertinent in a general digest embracing the whole field of Dharma like the Krtya-Kalbataru to its Grhastha-kanda, the second will be beyond the means of those who cannot make the 36 major gifts among which it will come incidentally, and the last (dast-dana) would have become obsolete in its days. The provision of narcesika (interpreted by the Mitaksara as the requisites of marriage, such as a virgin bride, ornaments and houses) to learned Brahmanas is enjoined as a regal duty by Yajñavalkya (I, 333).' The section on dvijasthapanam (pp. 254-256) deals with this provision, but as a moral duty of the affluent, rather than as a duty of the king, as laid down by Yājňavalkya. The agraharapatistha, which is alluded to in Raghuvamsa (I. 44), and which is a feature of regal gifts, as recorded in inscriptions, and as claimed by Laksmidhara himself as one of his achievements, has to be associated with this section. It is curious that for so important a topic fuller treatment is not accorded.

#### OTHER TEN DANAS

The Madanaratna cites Jātakarnya for an enumeration of ten gifts, which are recommended to be made at the moment of death (utkrāntya). These are of cows, land, tila, gold, claified butter, clothing, grains, molasses, silver and salt. These gifts are to be made when one is about to die or after he is dead, for his benefit. The sixteen great gifts are to be regarded, according to a verse of the libravitys/purina, quoted by Hemādri (p. 20).

उतकान्सारीति दानाति दारदाम्यतस्य तु । गोम्बिन्दिद्ष्याभ्यवातीपान्यगुज्ञाति च ॥ रीप्यं त्रवणित्साहुर्दणदानान्यगुक्रमात् । एगानि दमरानाति नरान्य युगुज्ञन्तरोः ॥ कुर्यादभ्युद्वार्थ च प्रेतेप्रषि हि परम च । as gifts par excellence (ati-dānānī).\(^1\) He also cites the Sāmavedopaniṣad for regarding the gift of cows, land and books Sarasyatī or learning as three atidānas.\(^2\)

#### THE ACALA AND DHENU GIFTS

The Meru mountain is the centre of the Universe and is inhabited by the gods and demigods. The acala-danas are to apostrophise this holy mountain (as described on p. 125), and the various objects are to be addressed as having taken the form of this mountain (parvata-rūbena pāhi samasāra-sāgarāt, p. 128). In short, the Meru gift is a kind of multiplier, combining the gift of all the contents of the mountain, emblematically represented by figures of gold, and the particular articles to which mystic virtues are attached: (e.g., Tila is supposed to be sacred because born of the body of Visnu, p. 132. The Dhenu is supposed to represent the S'akti of the Trimurti and particularly of Laksmi, and to carry with it the sin-destroying efficacy of the go-dana (sarvapāharā dhenuh, p. 142). The cows are apostrophised in the mantra for the gifts under this head. (p. 144). The gifts of this class are not to be deemed as substitutes for go-dána but to exceed it in virtue, probably because of the combined virtue of the component principles.

#### GO-DINA

The sanctity of the cow follows from the ancient pastoral ife of Arjan peoples. In the Rgreds dwine honours are paid to it. It is called a goddess JR. V. VIII, 101), and is hymned as the mother of the Rudras, the daughter of the Vasus, the sister of the Ādītjas and the source (nibbit) of nectar. Its sanctity

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> महादानानि वै विधादविदानानि सर्वहा ।

<sup>&</sup>quot; महादानानि " पश्यमानानि पोड्य तुत्यपुरुपादीनि, इति देमारिः ।

<sup>े</sup> श्रीभ्यादुरविद्यानानि यावः पृथ्वी करस्रवी । नरकद्वरत्त्वेत अपकानसंहनाद् ॥

<sup>े</sup> साथ ब्याचं दुद्धि वर्षे श्वादित्यात्रव्यत्रस्य नामः। प्रतु शेर्व विद्वत्रे अवयः सा वामनाप्तारिति विद्यः। वर्षेतिदे स्वयुक्तिननी विद्यानिवीर्विद्याद्यसम्। देवेद विकेतः वर्षेत्वा वामा सार्व्यं कर्षेत्रः। ॥

was communicated to pancagavya, which is administered as the sovereign purifier.1 Its touch purified, and only its mouth was impure.' To defend the cow was a duty, like defending Brahmanas, and one who lost his life in doing so was saved by the service from the most heinous sins.2 .The ordinary benediction is 'go-brāhmanebhyo subham astu nitvam' ('may all be well with cows and Brahmanas'). It took precedence in such phrases, which recur in inscriptions, of even the first varna. To have a cow was to have not only a useful animal, but to have Laksmi dwelling in the house. The dun cow (kabila) was regarded, perhaps on account of her rarity, as even holier that the ordinary cow. We can therefore understand the attention given by Laksmidhara to the gift of this divine animal in various forms and circumstances; as herself, (pratyaksata), or (rūbato) as kapilā, and as ubhavatomukhi (pp. 158-160, 161-166, and 166-176). To give a golden image of the cow was even more sanctifying. It combined the virtues of gold and the cow in one gift. It may be noted that in all gifts of cows, the gilding of the horns with gold and of the hoofs with silver is prescribed (hemasringim. rabyakhurām, p. 158). As the gift of cows alone without similar provision for stud-bulls, is incomplete economically, vrsabha-dana is commended. The gift should be of a bull and it may be subsequently used for draught or pulling the plough (pp. 170-171).

#### GIFT OF ANTELOPE SKIN

The gift of kṛṣṇājina signifies not only its intrinsic holiness but is in accord with the precept that the best of all gifts is what is likely to be useful to the recipient. The Brāhmaṇa in all āṣramas needed it as a seat for himself, and it was required as a

i Baudhayana-Gęhyasütra, II, 20 ; Yajñavalkyasmęti, 111, 314.

<sup>\*</sup> Manusmits, V. 125: gavaghrātām . . mṛṣṭrahṣṭpāna suddhyāts. The impanty of the cow's mouth, to which Medhāsithi silludes (gāvo medhyā muhhādīt) is balanced by the panty of the hind quariers. (Manusmits, V. 130).

<sup>. , &</sup>lt;sup>2</sup> Manusinęti, XI, 79 ; gavarthe sadyah praņan parstyajet, mucyate brahmhatya, gopta go-brahamaņasya ca.

<sup>4</sup> Madanapradipa, p. 79

येन येन च भाण्डेन यस्य कृतिहराहता । तत्तस्यैव प्रदातम्यं पुष्पकामेन, धीमता ॥

base for the acala gifts. Its donation is best for one who maintains the holy fire (āhitāgnī, p. 186).

### THE GIFT OF LAND (BHUMIDANA)

In historical times the gift which was most valued was that of land. Its permanence and fruitfulness gave it precedence over other gifts. As the donee, being a Brahmana would enjoy, even without express grant, immunity from taxation for it and it would be heritable it was much esteemed. The reckless out of land might embarrass kings who succeeded as descendants or conquerors those who lavishly gave away lands. The resumption of lands so given away would be a natural proceeding for one who sought to economise the resources of the state. Land which passed into Brahmana hands was like fiels in mortingin in mediaeval England. But, the ordinary rule of irrevocability. applicable to all gifts was applied with special stringency fand strengthened by imprecations of a terrifying kind) to guard against any attempts to resume lands which had been given as dāna. Land (bhii) was sacred to Visnu (bhiir-vaisnavi, p. 190). and anscestors are said to shout with joy when a son is born in their line, according to Brhaspats, because they feel that there is a (potential) giver of land in charity (p. 190). For safety, the gift of land is asked to be engraved on copper plate grants." of which records would be kept in the state archives. It was the duty of the Mahasandhivigrahika (the analogue of the Nana Faduaris of the later Maratha empire) to compose and supervise such grants.2 Laksmidhara held this office. The section on bhumidana (pp. 186-193) omits these rules, in which he must have been expert. The reason is that the Danakanda was only a section of a digest, and the Vyavahārakānda is the proper section

प्रतिमदः प्रदासस्यात् स्थावरस्य विदेशतः । देवं प्रतिभनं चैव इत्या नाडपहरेतनः ॥

<sup>1</sup> Yajifatalkya, II, 176

<sup>\*</sup> Bishaspatsimpti (ed Itangarwami), pp 61-62.
\* Alichar, Rajuralajas, 1934, p 166.
Michigas cites (1, 119-320) the following teat
বিশ্ববিশ্বভাগী বু শবীবভাগে উনাত।
বুৰ্থ বিশ্ব শন্তিয়াৰ আন্তৰ।

to deal with them. The Gähadvälas, whom he served, delighted to give away lands, and the inscriptions of Govindacandra and his predecessors (e.g., the Basähi plate of 1104 a.D., Ind. Antig. XIV, pp. 100 ff, and the Rähan plate of 1109 a.D., ib. XVIII, pp. 14 ff.) contain eulogies of bhūmidāna. The grants are carefully drawn up in legal terms and all the regalia, i.e., state's rights, which are given away with the lands are named in the grants.

#### VIDVIDINA

From an epigraphist's point of view the chief pre-occupation of royal donors would appear to be the gift of lands, which is the ordinary subject of a copper-plate grant,' Curiously, Laksmidhara devotes less space to it than he gives to another gift, which he deals with con amore, as a scholar as well as a statesman. (op. 200-228). Later digests virtually reproduce Laksmidhara's section on this subject. The gift of the Veda (brahmadanam), according to Manusmrti (p. 200, IV, 223) excels all other gifts, The praise is endorsed by Yāiñavalkva (I. 212). Yama widens the scope of the gift (p. 201) by making it the gift of the sastras. The citations are loosely strung by Laksmidhara, and it may seem that the commendation of the present of transcripts of sastraic, puranic and other works, which forms the bulk of the -citation, was applicable also to the Veda. This is not the correct view. There was prejudice against the substitution of books for oral instruction in ancient India," and the "seller of the Veda"

चान्द्रायणं प्रकुर्वीत एकाहाद्वेदविकये ।

Smiticandrika (ed. Mysore) 1, p. 51 states that he who has studied from books, relying thereon, and not learnt from his Guro, fails to shine in an assembly, even as women who has been impregnated by paramours; and that relande on hooks is of the same category as desing, acting, women, idleness and sleep in being an obstruction to learning;

वुस्तकत्रत्ययाधीतं नाधीतं वृदसनिधी । भाजते न समामध्ये जारगभे इव कियाः ॥

About five-hundred copper plate grants are preserved in the office of the Government Epigraphist at Madras. Of these over 460 deal with land grants See List of Inscriptions in the Office of the Superintendent of Epigraphy, 1941, pp. 118-136.

<sup>\*</sup> Aparaika (p. 1914) thes the following white, whose others, from Collector saturate prescribing penance for selling the Voda:

(Veda-vibravi), who is held up to reprobation is not only the person who offends against the canon of free teaching, but against one who offends against the spirit of oral teaching by writing out the Veda and selling it. The way in which instruction is to be given is oral. This is shown by the citation from the Mahabhārata (p. 203) where the work of the teacher "who speaks (brūvāt) the holy Veda (dharmvām brāhmīm sarasvatīm) to the pupil is lauded. The literature to be reduced to writing, so as to be given as gifts, consists of the Vidvas and Kalas among which the Nandiburina, which Laksmidhara quotes extensively includes the Vedas and their angas in, 208) but it avoids suggesting that copies of the sacred canon should be made for sale of presentation. The implication of its description (p. 213, lines 1-2) is that what is commended is gift of such knowledge orally by teacher to pupil. The section is valuable for giving a conspectus of the knowledge available at the time, and of the contents of the Puranas, as well as the realistic description of the work of the copyist, and the glorification of his calling and of calligraphy.

#### Kalpadāna

The gift of kulpus, or months of Brahma (p. 230), which as enumerated number thirty in all, seems a mystic ceremony in which images of gold representing each of the kulpus were given away, after an unspecified ritual.

#### GIFTS ACCORDING TO AUSPICIOUS MOMENTS

The merit of a dāna is enhanced if it is made at a tirtha or holy place like Prayāga or Kāsī, or on the banks of a sacred stream or at the confluence of rivers or on the banks of the

<sup>4</sup> For a fuller treatment see my article on Vidyadana in Annanulas Commemoration Volume, 1941, pp. 496-512

वृतं प्रस्तक्याथया नाटक्यराक्तिरेव च ।

खियस्तादी च निहा च विद्याविद्यवसाति च ॥

Commenting on Valmiki's injunction (I, 5, 4) on hearing the Ramayana

धर्मस्ममार्थमहितं धोतस्यमनसूरया ।

Govindarăja explains :

'धोतम्बम्' न नु खर्यं छिधिनपाठेन निरीक्षितम्बम् ।

occan. The treatment of the merit of localities is omitted in this book by Laksmidhara, as one of the sections of the digest is the Tirtha-kūyda. But the indication of proper times, by tuhi, naksafra, or māsa is relevant to dāna, and is briefly touched upon (pp. 240-249). As gifts, which should form part of special ceremonies or ordinary daily routine come up in the sections of the digest on Kūla, Srāddha, and Tirtha the perfunctory way in which the matter is dealt with here, as compared with later works on Dāna, will be intellicible.

#### MISCELLANEOUS GIFTS

A large number of minor gifts are lumped together in a chapter to which the title prakirna (scattered) is given, following the usage of some of the later smrtis like those of Brhaspati and Nărada. There is a certain amount of repetition in this chapter of what is stated in previous and succeeding chapters. The lists are illustrative and not exhaustive, as Ballala Sena was able to name nearly 1400 danas in his Danasagara. The Danaratnākara and the Madnaratna, which closely follow the Kalbataru, have this section, but the former has condendsed and the latter has rearranged the matter of their original. The miscellaneous enumeration brings in about fifty more gifts. These include vital things like the gift of life, gifts to enable a person to get married (naivesika), the sacred thread (yajñopavita) and ingredients for the daily firerites like clarified butter, sarbis and seating planks (asana), articles of apparel, turbans (usnīsa), fans, fly-whisks (cāmara), umbrellas (chatra), shoes, ornaments, unguents and scents (candana, gandha), flowers, incense, pearls, conches (gankha), pan (tāmbūla), oils for consumption and lighting, lamps, (dība), amalaka: (the Indian gooseberry), medicines, fruit and edible and medicinal roots, beds and bedsteads (sayyā and sayana), cooking and other household vessels, fuel for cooking and for warmth in

ustb (Her

layinn taxe bearing the property of the intersection of the ayears (samkranti) are always famous (Hemadra, p. 814 a). The inscriptions show that gilts were invariably made in connection with the moments declared as specially efficacions.

winter, grains of all kinds, condiments, cooked food (anna), milch-cows, salt, (lavana) sugar, sugarcane-juice and honey, draught oxen, horses, elephants and carriages (upānaha), musical instruments and above all the gift of sacred knowledge (brahmadāna). That the list is not meant by Lakṣmidhara himself to be exhaustive is seen by the omission of an article so usually give as woollen blankets (kambaļa), when such a thing as the domestic bucket for water (ghaṭṭpātra) is not forgotten. Viṣṇusmṛti (XCII, 32) is cited (p. 268) for the comprehensive statement that whatever a man possesses which is dear to him or covetable by others (iṣṭataman loke) is a (suitable object of dāna.

#### DEFINITE RESULTS OF GIFTS

In the ancient theory of dakşiņā and dāna, an invisible but all the same potent and indestructible influence follows from them, when properly given. This vague indication was perhaps insufficient to stimulate liberality. So, specific results of a postmortuary character are attached to each of the major, and to even each of the minor gifts. According to Hemādri, (p. 827) gifts which have an immediate effect in life are of two kinds: those which increase enjoyments (bhogada) and those which destroy illnesses (rogahara). Man is surrounded by evil influences, which will prevail against him unless countered. They may spring from the conjunctions of moments, thence danas for each liths, vara and nakṣatra), or through the adverse influence of planets, which require to be counteracted by grahasants (pacificatory) rites and gifts. The Kalbutaru has a special section dealing with propitiatory rites (santi-karma). It is the thirteenth part of the great Digest, and is the progenitor of works, which deal with apprehensions due to evil influences and ways of overcoming them by propitiation (santi) like Santi-Kamalakara. The omission of such topics as grahavants by gifts in the section dealing with Dana is obviously to prevent repetition. Hemadri and Madanaratna (pp. 1147 ff.) deal with graha-sunti under gifts as they apparently had no separate work dealing with propitiations of all kinds, of which gifts will form one.

A passage from Narasimhapurāņa (one of the upa-purāṇās, often cited in the Katpataru), is reproduced on p. 269, giving a list of twenty-one paradises (svarga) to each of which the donor of a particular gift is automatically lifted after his death. This is followed by the long citation from the S'āntiparva (ch. 240, sl. 12-38) of the Mañābārata commemorating the glorious afterdeath destuny of some libustrious donors of the nest

#### PROVISION OF WATER

In a tropical country in which animal and vegetable life is dependant on seasonal rains and the storage of water for drink and irrigation in suitable reservoirs, or the tapping of subterranean springs by deep wells, special merit will naturally attach to the provision of such facilities for water. To a statesman the subject will appeal even more than to a mere ritualist. The supply of water naturally leads to the subject of tree-planting, both for shade and for other uses, as trees depend on water even more than animals. The two topics are usually not held to come under the strict view of Dana, as already explained, as the dedication of trees and tanks is not to be classed under a gift to a specific donce. The beneficiaries in these dedications are indeterminate. The benediction at the end calls for the satisfaction (by the act of dedication) of the gods, ancestors and men (deva bitrmanusyāh priyantām iti utsrjet, p. 288). Nīlakantha deals with these topics in a separate section of his digest (Utsargumavikha.) It is a very small section, hardly deserving to be placed side by side with the other mayakhas, but purism required a separate treatment of utsarga apart from dana, to which a mavükha is devoted. Laksmidhara was an expert in Mimamsa and must have been aware of the solecism of bringing such works of public utility under dana. His action in defying convention, in view of the practical importance of such works, and of giving additional attractions to them by classifying them under gifts of spiritual efficacy has given a lead to subsequent writers, who, with the exception of Nilakantha, have followed his example and dealt with such dedications as gilts, finding, like Govindananda, warrant for it under the rule that an absent or ' invisible donce might be given a gift (even without his knowledge)

by simply pouring water on the ground, after mentally resolving that the gift should go to him (p. 124)

The sources of water supply are treated, as stated in a definition cited from the Kapila-pañcarātra in the Dānakriyākaumudi (p. 126) as five: the kūpa or well, which may have a diameter upto fifty spans of the hand; the vabika, with a diameter upto 100 spans; buskarini, which exceeds a hundred spans, and goes upto 200; tadaga, whose width extends 800 spans; and the nadi (river) which exceeds this too.' The spiritual advantage accruing to a giver is in proportion to the size of the reservoirs.' To understand the descriptions, one must have knowledge of parts of India in which water is struck in wells at great depths, and the cost of even a small well is considerable. To excavate a well and line it with stone or brick, build steps to get at the water, and plant around the well groves of shade-giving or fruit-trees, and then find that the well goes dry, is not an unusual experience in North India. Such drying up is deemed providential, and as due to failure to make the dedication with proper ceremonies, and to begin the excavation at suitable astrological moments. The wells spoken of are, not those reserved for private use (though to them also the astrological and ceremonial rites will apply) but wells thrown open to the public, after making the dedication in the presence of the sacred fire (which is a witness, agni-saksi) and worshipping the Ocean (Samudra) as the divine parent of all water (p. 278). The goddess Ambikā and the god Ganesa (Vināyaka) are to be worshipped in effigy, at the commencement of the ceremony of dedication, and the idols are to be left immersed in water. The ritual includes the worship of the Fire and Varuna, with a number of Vedic mantras (which are specified on pp. 283-284, and identified on pp. 355-357 in Appendix C). A full quota of priests is needed for the rites, who are to receive appropriate

<sup>।</sup> भनगा पात्रमुद्धिय भूनौ तोवं गमुन्द्रजेर् । विषेते गागरस्यान्तो न तरानस्य विषेते ॥

<sup>&</sup>lt;sup>र</sup> प्रधारार्द्ध भेषेत् कृतः शतहरूता तु कारिका । प्रकृतिस्मातकार्वन्तं सावस्थारात्वसम् ॥

पुष्तिमस्तर्द्वन्तुं बाब्दस्तप्रतद्वनम् ॥ तमनोऽद्रप्रस्वानस्यो नर्गे म स्वतर्द्वनः ॥

<sup>ै</sup>एचं च संस्कादारास्थेन यामीर्वयातस्थेन च फताराति यारास्वं सेवसम् ॥

dakṣiṇas. In the ritual given metal figures of aquatic animals like crocodiles (makara) and fish (matsya) are to be immersed in the sacrificial pot, the emblem of the future reservoir. Till the ceremonies are completed, the water is declared impure and unfit for use. (Utsargamayikha, p. 23, ed. Gujarathi Press). An additional rite is to pour into the well water from sacred rivers, then worship the Mothers of the waters (Bhavisyapurāṇa, cited in Utsargamayūkha, p. 8) and to imagine (with invocation) twenty named tirthus in groups of five (pañcatirtānī) as resident in the well. (Danaratnapradīṭa, IV, p. 297). The dedication should be to all living beings, who should be invited by the donor to revel in the water.

### DVÄRIBANDHA

A special type of work, which Lakşmidhara holds up to veneration, is the damming of a mountain spring, so as to form, from the nature of its location, a high level reservoir, which might be used for irrigation. The value of such a reservoir will be evident to those who are familiar with the Gangetic plain, in which water from the great river is so far below the level of the adjoining arable area that lifting it is difficult. The Ganges Canal starts from the Himálavas near Hardwar. The bund may be a long

- वापी कूपतडागेषु संस्थितं प्रथमं जलम् । अपेयं तु भवेत्सर्व तज्जलं स्विक्ससम् ॥
- ' एवं जलं जले क्षिता पूजवेळलमातरः ।
- उन्हों वं मता प्रज्ञा प्रभावः पुरुव्यक्ति च। प्रणाति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ दिवत्ता वंदिक्ष विद्यु सरस्य परस्ता । प्रताति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ द्वाणंपुरव्यक्तिपुरवाक्ति प्यत्ती । द्वाणंपुरवाक्तिपुरवाक्ति प्यत्ती । व्यति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ व्यत्ति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ व्यत्ति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ प्रवृत्ति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ प्रमाति पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ प्रमाती पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ प्रमाती पंचतीपति तक्तमे निवधन्तु में ॥ प्रमाती पंचतीपति तक्तमें निवधन्तु में ॥
- "समान्यं सर्वभूतेभ्यो मया दत्तमिदं जलम् । रमन्तो सर्वभूतानि सानपानावगाहनैः ॥"

one. In that case, sluice-gates for the draining of excess water (dvūraka) have to be provided (p. 292). Flights of steps may be built, into it, and gardens and temples near the bund. The description seems to imply one of an actually existing inigation dam. The merit of constructing such a reservoir is naturally greatest among the provision of supplies of water. "The merit (punya) which accrues from the Vedic sacrifices of the cow, man and the horse, are excelled by the ment accruing from the construction of such a dam" (p. 296).

#### TEMPLES AND MATHAS

A brief allusion to the merit of dedicating temples and mathas is made in the context of providing a large reservoir (pp. 197-199). It is expressly enjoined that such structures are not to be constructed in waterless places, nor should such reservoirs be deemed complete without adjoining strines, whose benedictory influence will protect them (p. 299). A temple of Vighnessa is specially valuable for such protection (p. 299).

#### DEDICATION AND PLANTING

A love of trees is natural in a tropical country subject to periods of heat and drought. Dedication of trees is of use as protecting them against wanton cutting down. Mangoes and pomegranates are recommended (p. 301) along with other fruit trees for planting. The verse of Bhavisyapurāṇa stating that he who plants an arvatlha, a picumanda, a nyagrodha, ten tamarind trees (tintrivii), three each of kapitha, bilva, and amalaka, five mangoes and five cocoanut trees, never goes to hell is cited in other digests. To treat an arvatlha as a son, perform its nhanayana and marry it in due course to a smaller tree, which will twine itself with the arvatlha, was recommended for childless men. Lakşmidhara does not pitch the service very high:

े अध्यस्थमेकं पितुनन्दमेकं न्यग्नोधमेकं दधतिन्त्रिणीरम् । बरिरविद्यानकहत्रयं च वयाध्रनाठी नरकं न गाति ॥ Cuch with variants by Hemidin, p 940 रपपुराने—अपुरस्य च पुत्रसं धादचा हृह कुनंते । बरधिन रोपकंज्यस्त साधे तर्गणाहिबस् ॥ planting five trees assures one of the heaven of Sixa (p. 303)! He who donates a fruit tree to Dharma (charity) reaches the mansion of Varuqua after death (p. 304). The merit of adopting the arvattha tree is extended to other trees like the piphala, plakya etc. The adoption of a tree may be made, like that of a living son, with datta-homa rites in the presence of the Fire, (p. 308). The virtues of arboriculture are lauded with pictures que exaggeration in a couplet. "In merit, the provision of ten usual to that of giving on villi, of ten viplis is the provision of one big tank (hrada), a son brings merit equal to that of to ten large tanks, but a tree confers the same spiritual advantage as ten sons."

### ASRAYA AND PRATISRAYA

Lakşmidhara's treatise on Dina ends with a short culogy of the construction of isray a (homes of rest) for ascetics (commonly spoken of as israma) and of rest-houses for travellers (pratisraya), both in the vicinity of towns and on the road-side. These are dedicated specially to the regenerate classes (driji-layali, p. 312). The choultry is to have as protection the idols of some of the gods. "Who is competent to sum up the spiritual fruit (phala) of a rest-house so dedicated? A bald estimate will put its benefit as four, viz., comfort, kingship, fame and prosperity."

#### Conclusion

With the above words ending with the auspicious word "sriyah," Laksmidhara brings to an end his review of Dinardharma. He did his self-appointed task in no spirit of mechanical reproduction of ancient dicta, but used his judgment as regards what should be stressed and what shurred over, within the limits of the conventions to which he had to conform. His individuality is evident in the selection for prominent commendation of the donations or dedications which aim at reducing human suffering, pain and ignorance. The treatment of Vidyadina reflects the insight of the scholar and statesman, Indian social order was maintainable only by an equipoise of duties laid on

different social grades. Public honour and spiritual service went to a section, which was divorced from worldly ambitions and pursuits, leaving it to follow its high duty without the distractions of common desires, as well as of ordinary economic pursuits. Social esteem can reconcile a class to high service combined with life-long poverty, as it did in India almost to the threshold of our times. But, to make the members of the class maintain themselves, would be to endanger the single-minded discharge of their spiritual and educational duties. So, their endowment became a responsibility of the rest of society. Their maintenance had to be done in a way that would not run into conflict with their self-respect, or degrade them with the taint of mendicancy. Such men should not beg; they were not to ask in order to receive. That charity might prove a curse to him who receives was a truth that was visualised in the attitude to Dana, which made acceptance of a gift a moral peril, that could be faced by a donce only from a high sense of helpfulness induced by a feeling of compassion for a donor to whom a gift was the only way of escape from present or prospective ill. The aim must be to induce in the affluent classes a sense of their obligations to the distressed and the poor, to generate a feeling of reciprocal dependence in all classes of society, to instil the feeling that moral and spiritual responsibility do not begin or end with life in this world, to strengthen conviction in the grave responsibility for the upkeep of social order and the order of the universe, which lies on those to whom are given wealth and worldly power. One way of developing and enforcing the conviction, is shown in the ancient doctrine of gifts. Its enunciation, elucidation and elaboration, so as to suit the changing needs of the age, was a duty of the lawgiver and the statesman. Laksmidhara, on whom this high duty was devolved by his crudition, birth, and office, entered into its spirit, and essayed to display the means of grace to his patron and to future kings by the insight into Dharma, learning and literary skill which are reflected in the Dana-Kalbataru.

#### NOTE B

# "DIGESTS ANTERIOR TO THE KRTVA-KALPATARU"

THE composition of a digest (nibandha) imposes: more stra on the skill of a smrti-exponent than the composition of a elaborate commentary (vyakhya or bhasya) on a smrti enjoyir universal esteem. The commentator is saved the necessity he a logical presentation of his material, as he is bound to follow the arrangement of matter in his original. In a diffuse smrti lik that of Manu, in which the same topic is treated of in differen chapters, this will lead to either repetition, or condensation it one place of what has been explained in another, and the com mentator's views, in relation to the various authorities which he cites and explains, will be scattered over different sections. A digest can make its own scheme and then follow it. restricted to any arrangement that is laid down in a smrti, except in regard to such well-recognised divisions as the eighteen topics of vyavahara, and even in treating of the latter, it can follow its own order of presentation of the topics. Yajnavalkya-smiti is not only more compact but is better arranged than other smrtis, A running commentary on it will be ordinarily more logical in arrangement than a similar comment on a loosely strung smith, that of Parasara or Visnu. This was probably why Vijnanesvara chose to present his digest of Dharmasastra in the form of a commentary on that code. 'As directly printed. out, Laksmidhara excels the authors of other digests in following a logical scheme, consistent with the Indian view of life, grouping the treatment of the several aspects of Dharmas astrason fourteen major topics, which punctuate a man's life between conception and emancipation.

Lakşmîdhara was not the inventor of the digest. There were not only bhāsyas, like the famous commentaries on Manu

ia rajnavaikya by: Medhatithi' and Visvarupa, but nibandhas' the field before the appearance of his work. He recognises seir existence, not only by citing some of them, like the rakāsa and the Pārijāta, along with an unnamed work of lalayudha; and the Kamadhenu, in explaining a passage of atyayana, but he alludes vaguely to the existence of other works y, the expression prabhrtayah, appended to the enumeration of he authorities. He justifies the attempt to supply a new ibandha by stating that it excelled previous writings of the lass. In verses 12 and 13, in the proem to the Krtya-Kalpataru 2ie definitely names three works which his digest excelled. These are the Maharnava, the Kamadhenu and the Malacior which the full name Ratnamālā is conjuctured on metrical rounds.

Of these, the Mala is a work of which we possess no know, edge besides this allusion. The Kāmadhenu is a well-known work to which others besides Laksmidhara have paid tribute. Following the example of Laksmidhara, whom he deliberately mitates in his proem to his Krtya-ratnākara, Candesvara places only three works at the head of the class which his Ratnākara is claimed to have excelled. These are in the order of enumeration, the Kamadhenu, the Kalpataru and the Pārijāta.1 He cites the Maharnava, as Smrti-Maharnava-karah in the Krtyaratnākara. He also refers to Bhoja bhūpāla cither as Bhūpāla or Bhoja-Bhūpāla several times.' It has been noted already.' that though Bhoja is definitely earlier than Laksmidhara, the latter does not refer to him at all anywhere in his digest. Candesvara cites Halayudha,' who must be the same writers र विश्वया प्रसादे सामिना दासस्य कृते दत्तं तत्र दासधनेऽपि खामी प्रभुतित प्रकाश-हत्मयुध-कामधेनु-पारिजातप्रमृत्यः । ' (व्यवहारकन्यतरी).

See Note A. infra: pp 45-36

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> यरिमान किमिदपि शंसति कामधेनः

यत्रेष्टमस्पमप्रि कल्पतक नेदले ।

र्थते न गम्धमपि कवन पारिजातः

<sup>्</sup>तत्ववेमेष विविनच्डि नमप्रवीणः ॥ भ-

<sup>(</sup>Ketraratnakara, Bib Ind , 1925, p 6).

<sup>1 16</sup>w. 2. 59% ' Ibid., B. 40, 909, 900, 204, 200, 222, 496, 624.

<sup>&#</sup>x27; Infra. p. 21, note 2. 1 Rytyardinatars, pp. 319, 327, 332,

referred to by Laksmidhara. These are the pre-Kalpataru writers or works alluded to or cited by Candesvara.

That Candesvara's enumeration does not follow chronology is evident from his placing the Kalapataru between the Kanadhenu and the Pārijāta, both of which are named in the Kalapataru. If Gopāla is the author of the Kānadhenu, as is argued on grounds which appear conclusive, by Mr. Kane, he was not far removed from Lakṣmidhara in point of time, as in verse 11 of his proem, the latter describes Gopāla as his friend (tad-vaya-syah). We may take the Kāmadhenu as composed earlier than the Krtya-Kalpataru but in the same generation. We have the additional information in the above solok (i.e., 11) that Gopāla composed his work in the form of vākyas:

#### , गोपालस्तद्वयस्यः स्वकृतिविरचनं वाक्यरूपेण चक्रे ।

If it means merely that the work of Gopāla was in prose (vākya) it is not easy to see how it differs from the other nibandhas, unless we construct the description as implying that the work was a prose summary of Dharmasāstra, a Dharmasangraha, which did not follow the earlier practice of being couched in verse. We have an example of this type of composition in the Smrtyarthasāra of Sridhara (c. 1150-1200 A.D.), which is mostly in prose, and treats of most topics of Dharmasāstra, with the prominent exception of opavahāra.

It is noteworthy that while Laksmidhara in his claim for supermacy for his Digest mentions only three as those which is superseded, viz., the Rāmadhens, the Mahārņava and the Mālā, the presumption is justifiable that he regarded these alone as serious rivals of his own work. But, why does he not cite them anywhere in his book? That he did cite atleast one of them is blikely, and it is the Mahārnava. The reasons for this deduction are these. Mahārņava is apparently, referred to when he cites the Smṛti-Mahārquava by Candesvara. Hemādri refers to Mihārquava, Smṛti-mahārṇava the (Candesvara) and Mahārquara. Prakāsva. It is extremely likely that all these names refer to one

<sup>1</sup> Op. cit , pp. 295-296.

<sup>1</sup> Kane, op cit, p 237 It was printed in the Anandas rama Series,

र '' महार्णवश्वकाशकारो मन्यते '' बतुर्वेग, III, I, 1031.

and the same work, as suggested by Mr. Kane, 'and that the Prakasa and Mahārnava are identical.

The proem of Laksmidhara alludes to a digest, which he calls the Mālā, of which we have been unable to obtain a trace. That it must have been of sufficient reputation to justify its being mentioned side by side with the Kāmadhenu and the Mahārņara is to be inferred from Laksmīdhara's mention of it in such a context. But that so prominent a work should not have been mentioned at all by Candesvara and later writers will appear strange, unless the name Mālā conceals an allusion to some work of established reputation like the Parijāta.

Kane, op. cit , p. 308,\*

#### NOTE C

#### Manuscripts of the Danakanda of the Krtya-Kalpataru

So far as known only seven manuscripts or fragments of manuscripts of this section of the Kṛṭya-kalbataru are now available. They have all been used, in preparing the present edition. The press copy was based on a transcript carefully made under orders of the Government of His Highness the Mahārāṇa of Udaipur (Mewār) of an undated manuscript in the Palace Library at Udaipur. The original manuscript is on paper, and consists of 93 folia, each page containing on the average ten lines and forty letters to a line. Its appearance is old, and it is apparently a transcript of a much older manuscript. Its agreement with the text adopted by Hemādri in many cases suggests that it is from an original that he used, or that both were descended from a common manuscript.

The oldest dated manuscript of this section of the great Digest is one in the Library of the Royal Assatic Society of Bengal. It bears the stock number 4026, and is on palm-leaf, closely written in old Maithila characters. In appearance it is discoloured and is in parts worm-caten. There are 131 leaves in all, with five lines to a page. The post colophon' gives two preterion's "Report on the search for Sanikrit MSS in the Bombay Circle, 1822,183, 1831," p. 109

ै उस ३५४ कत्तिक मुदि ५ उवि अजिनौक्षेप्रामे समस्तकियाविराजमाने महावर ईमार धीमकदाक्षासिकवैवरावानामाज्ञवा श्री शमपतिना जिल्लितमिदं यस्तकसिति शके १४२६ म

यमो भवानीनद्दनारिक-दिक्टोकनन्यप्रविकोचनाय । अधारतीनारस्प्रप्रपासन्तरारितो भवतो (वे) भवाय ॥ अस्तत्रन्यतम बाहुद्द विक्यो भरिनारपञ्चत अध्यक्तप्रभे । अधारणामितीरपनित ये वै साम भट ब्हुटतरेण न पापार ॥ पापान्यत्वेष क्रोतं तम्बद्धां तदेव भन्यबद्धः ॥ इकारस्य च मा द्वित युन होरः प्रस् नमस्क्रियते ॥

, करणस्य च सा छादः वज हारः मार् नगास्कवत् ॥ , गतलक्ष(भ्रम)णदेवीय चतरसारस्यिकशतत्रयान्दीय कार्त्तिकपुदर्यवम्या रौहिणेये ॥ dates, one in S'âka and the other in the LakşmanasenIya era. They are (L. S.) 374 (A.D. 1493) and (S'âka) 1426 (A.D. 1504). The two dates do not agree, as there is a discrepancy of eleven years between the two.

As the L. S. date is given in words also, it has to be taken as the actual date of the transcription of this manuscript. Rai Bahadur Monmohan Chakravarti (J. A. S. B., N. S., XI, p. 358 footnote) pointed out that the scribe S'ubhapati, who made this transcript in L. S. 374 by order of Gadādharadeva made a copy of another manuscript in L. S. 373 (Rajendralāla Mitra, Catalogue of Manuscripts from Nepal, p. 65). Gadādhara-deva was the grandson of Dhīrasimha, brother of the Maithila king Bhairavendra. The Gaiŋākrtyaviveka was composed in L. S. 376, when Rāmabhadra, son of Bhairavasimha or Bhairavendra was ruling. (J. R. A. S., N. S., xx, 554).

The next in order of date of the seven manuscripts is one in the Colebrooke collection in the India Office Library. (No. 1461). It is on paper, and contains 101 leaves, closely written in Bengali this on paper, which ten or eleven lines to a page. The first four folia are by a different hand from the rest of the manuscript. It was copied by the S'adra Kavicandra in S'aka 1510 (i.e. 1588), and euologises the Bhattacārya family. The literary activity of the great Smārta Bhattacārya, Raghunandana, is dated between 1520 and 1570 A.D. by Mr. Kane, while Monmohan Chakaravarti (J. A. S. B., N. S., xi, pp. 351-357) places him between 1510 and 1565 A.D. It is possible that this copy was made for one of his descendants, or even for him.

The next manuscript of Dina-Kalþataru in point of age is one in the Library of the Royal Assatic Society of Bergal, bearing the number 10236. It is on paper, the leaves are marked 17-24 and 1-8, with ten to eleven lines to a page. It is a fragment and deals only with phiriphira-mirapanam. It bears the date Sanwal 1658 (1601 A.D.).

I discovered in January 1939 in the Junior Bhonsle Maharaja's Library at Nagpur a legibly written paper manuscript in Nagari script. It had lost the first two leaves, dealing with pp. 1-1 mfrat. On last leaf it states that it was copied by

See p. 313 outral.

<sup>2</sup> History of Dhormarastra, 1, p. 412

Govinda in Samvat 1735 (i.e. 1688 A.D.). As this manuscript came to light after the book had been printed, its readings are now presented in Appendix G (pp. 383-412, infra).

Pandit R. Anantakrsna S'astri secured from Benares for the University Library at Lahore a manuscript of this kanda, and drew my attention to the manuscript early in 1938.1 It bears the stock No. 8162. Its readings are collected in Appendix A (pp. 315-330, infra). On the fly leaf it bears the Samvat 1778 (i.e. 1722 A.D.)

The Sarasyatibhayan at Benares has five loose folia dealing with a danabrayoga from the Krtya-Kalbataru. It presented no special readings.

#### NOTE D

#### LIST OF WORKS ON DANA

- \* An asterisk denotes that the work has been printed.
- † Denotes that a transcript now exists in the Adyar Library.

# A. Parts of Nibandhas dealing with Dāna

- \*1Dāha-Kalpataru of Laksmīdhara (c. 1110 A.D.).
- \* Dānasāgara of Ballālasena (c. 1168 A.D.); partially printed.
- Dānakhanda of Hemādri (c. 1270 A.D.); part of Caturvargacintāmani (pr. Bibliotheca Indica, and Prabhākarī and Co., Benares).
- † Danaratnakara of Candesvara (c. 1300 A.D.).
- † Dānaratna or Dānavivekoddyota of Madanasımha, (c. 1425 A.D.)
  part of Madanaratnapradīpa.
- Kaumudi series (Bibliotheca Indica, 1903). Dinatatra of Ragunandana (Jayaswal's Catal, 200) c. 1550 A.D.
- Dānasaukhya of Todarmal (c. 1580 A.D.), part of Saukhya series
  Danakautuka of Nandapandita (c. 1600 A.D.) part of Harramsavilāsa.
- † Dana-Kamalākara of Kamalākara Bhatta (c. 1625 A.D.).

   Dānamayūkha of Bhatta Nilakantha (c. 1625 A.D.) part of the
- Bhagavanta-Bhāskara.
  † Dānaprakāsa of Mitra Misra (c. 1625 A.D.), part of the Vira-
- Dinakaustubha of Anantadeva (c. 1650 A.D.), part of Smṛṭṭ.
- Dāna-hirāvalīprakāsa of Divākara, son of Bhāradvāja Mahādeva (c. 1685-A.D.). part of Dharmas āstra-sudhānidhi.

Dānaratnākara of Bhattarama (c. 1675 A.D.) part of Anapa

Dānaratna of Manirāma Dīkṣita (c. 1160 A.D.) part of Anūpavilāsa or Dharmāmbodhi.

Dāna bhāgavata of Varni-Kuberānanda, protege of Rāṇā Samgrāma Singh (c. 1500 A.D.).

Dāna-pārijāta of Ananta Bhatta son of Nāgesa Bhatta (c. 1625) A.D.) part of Pārijāta series.

## B. Treatises on Dana :

Dānakāṇḍa (said to be extracted from Rudra Yāmala)

Dānacandrikā of Srīnātha Ācāryacuḍāmaṇi (c. 1500 A.D.) Calcutta Sanskrit College, II, 556, 563).

Danacandrika of Gautama-(B., 3. 92).

Danacandrikā of Jayarāma (L: 2102) "Abstract of Hemādri"
" (Kanel.

\* Dānacandrikā of Divākara (Kale); pr. Bombay.

Dānacandrikā of Nīlakantha (Hīrālāl, 2176-2178).

Danacandrika of Vrindavana (N.W., 136; N.P. iii, 26-).

Danacandrikavalı of S'rîdharapati (Kielhorn, 74).

Danadarpana cited by Raghunandana (Oxf., 292).

Dânadinakara of Kamalākara (L., 180; B., 3, 90).

Danadinakura of Divakara son of Dinakara (K. 180).

Danadidhiti of Nilakantha son of Bhaskara (Aufrecht, III, 54).

Dānadīpavalī (Haraprasād, Rep. Search., 1895-1900, p. 15).

Dānadīpavākyasamuccaya (Peterson, I, 116).

Dānadharma vyākhyā by Arjunamisra (Varendra Res. Socy., Rajshahi).

Dānadharmaprakriyā of Bhavadeva Bhatta, son of Kṛṣṇadeva of Mithila (L. 1834) prior to 1600 A.D. (Mitra, Notices of MSS., v. 144; Jayaswal, 188-189),

Dānapanjika of S'uryasarman, composed under orders of Navaral Simha (Peterson, V., 177; Jayswal, 187, 195).

Danapañji of Ratnakara Thakkura (summary of Danasagard), L., 2002; Petrson, I, 116, III, 387).

Dinapaddhati of Ramadatta, cousin of Candesvara, and minister of the Karnata, king Nrsimba of Mithilà, c. 1350 A.D.: . (Mack 33; I. O. Cat. iii, 1714).

Dānabaddhati by Gāgā Bhatta (Visvesvara Bhatta), c. 1650 A.D. (Hīrālāl, 2183; Bikanir, 2422).

Danaparikşa of S'ridhara Misra (Kaşmir, 24).

Danapārijāta of Ksemendra (L. 2822).

Dānapradīpa by Mādhava son of Vişnu (Hīrālāl, 2184; Nep.

Danaprayoga by Bhattoji (L. 4161).

Dānamanjarī by Vrajarāja (N.W. 164).

Dānamanohara by Sadāsiva (c. 1679 A.D.); B, 3, 92; Bikanir New List, 1971.

† Dānavākyašamuccaya of Yogisvara (anterior to 1300 A.D.) (B, 3, 92; Kh., 73; Adyar, I, p. 111).

Dinavakyāvali of Vidyāpati Thakkura, composed at the instance of Queen Dhīramati wise of Nṛsimhadeva of Mithila (c. 1400 A.D.) L., 1830; Bikanir, N.L., 2003; Jayaswal, 192, 194; Hirālāl, 2193. It is sometimes attributed to Queen Dhīramati herself.

Dânavākyāvali by Vīresvarasūnuḥ (i.e.) Candesvara, c. 1300

"'A.D.; Oudh, 516.

Dānaviveka cited by Hemādri and by Nīlakantha; Khatma, 3. Dānavyāsa cited by Caṇḍesvara in Dānaratnākara (I.O. Cat. Eggeling, p. 412).

Dānavveka by Bhānūji Dīkṣita son of Bhaṭṭoji Dīkṣita (c. 1650 A.D.); Peterson, VI, 83; Hīrālāl, 2194-5.

A.D.); Peterson, VI, 83; Hiralal, 2194-5

Dānasāgara by Kāmadeva Mahārāja (of Mithila?) L., 2179. \*, Dānasāra or Aghabādava of Visvesvara Bhaṭṭa (Baroda Oriental Institute, 7129), the author of Madanapārijāta (c. 1380 A.D.)

Danarnava composed for Queen Dhiramati (c. 1400 A.D.); Madras Orl. MSS. Lib., 3209.

Dānoddyota by Kṛṣṇarāma (N.W., 106, 174).

Mahādanapaddhati of Rūpanārāyaṇa' (I.O. Cat., p. 550) cited by Vācaspati Misra (c. 1450 A.D.).

Mahādānanirnaya of Bhairavendra of Mithilā (supposed to have been composed by Vācaspati Misra; Haraprasād, Cat., 36,

122. Ulwar, Catl. 1413).
Tulidānavidhi of Nārāyana Bhatta, son of Rāmesvara (c. 1550 A.D.).

Printed by C. Subharavndu at the Vasanta Press, Adyar, Madras, India.

# श्रीमहक्ष्मीधरविरचितः

# कृत्यकल्पतरः दानकाण्डम

मङ्गलाचरणम्

ॐ नमो विद्यराजाय निर्विद्यफलदायिने ।

येनाऽविच्छेदवेदध्वनिहतकिलिः' श्रोत्रियाणां पुरीभिः\* फुह्वान्जामोदमायन्मधुकरमुखरच्योमभागैस्तडागैः। चके धात्री पवित्रा विभववितरणैरियाञ्छातिरिक्तैः सं श्रीमानेप लक्ष्मीधर इह तनुते पश्चमं दानकाण्डम्॥

प्रतिज्ञा ( विषयनिर्देशः )

दानस्वरूपमाचष्टे देयादेयविवेचनम् । पात्राणां स्रक्षणं सम्यक् महादानानि पोडरा ॥

The I. O. Ms. contains six leaves in the beginning belonging to a Nyāya work. करवन begins from the 6th leaf. A. S. B. Ms. begins: श्रीमोध्यान—The Ms. is torn.

1 A. S. B., इतक्तितः

0 1 6 7 ...

2. A. S. B., प्रहेभिः

### **कृत्यक**ल्पतरी

अत्र' पर्व्वतदानानि गुडधेन्वादिकानि च ।
तथा हेमगवीदानं व्वानं च वृष्यस्य च ॥
दानं कृष्णाजिनस्याऽपि सृमिदानमतः परम् ।
सुवर्णदानमप्पन्न विद्यादानं वदत्यसी ॥
करुपदानं तथी दानं दानं नक्षत्रलक्षितम् ।
अन्नयस्य तथा दानं व्वत्त्यसे सुपुण्यधीः ।
तथा प्रकीर्णदानानि वापीकृषसरोविधिम् ॥
आरामस्य प्रतिद्यां च दानमाश्रयलक्षणम् ।
दानकाण्डेऽत्र पर्वाणि कमाद्वाविंदातिर्मता॥

ð

<sup>1</sup> Lost in A. S. B.

<sup>2</sup> I.O., प्रदानं for दानं च

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., अनन्तरम्

<sup>4</sup> I.O., रूप्यदानं

<sup>5</sup> A. S. B. and I. O., वर्णयत्वेप

# दानस्वरूपम्

अथ दानधर्मः

# तत्र ब्यासः महाभारते।

वर्णीनामाश्रमाणां च चातुर्वणे युधिष्ठिर । दानधर्मं प्रवक्ष्यामि यथा व्यासेन भाषितम् ॥ यहदासि विशिष्टेभ्यो यद्याऽशासि दिने दिने । तत्ते वित्तमहं मन्ये शेषं कस्याऽपि <sup>2</sup>रक्षसि ॥ यहदाति यदश्चाति तदेव धनिनो धनम् । अन्ये मृतस्य क्रीडन्ति दारैरपि धनैरपि ॥ अहन्यहानि याचन्तमहं मन्ये गुरुं यथा। मार्जनं दर्पणस्येव यः करोति दिने दिने ॥ आयाससारलब्धस्य प्राणेभ्योऽपि गरीयसः । गतिरेकैव वित्तस्य दानस्या विपत्तयः॥ किं धनेन करिष्यन्ति देहिनो भङ्गरश्रियः। यदर्थं धनमिच्छन्ति तच्छरीरमशाइवतम् ॥ यदि नाम न धर्माय न कामाय न कीर्त्तये। यत् परिलाज्य गन्तव्यं तद्धनं किं न दीयते ॥ 🗸 जीविते\* यस्य जीयन्ति विद्या मित्राणि वान्धर्याः'।

<sup>1</sup> A. S. B. omits surprise

<sup>2</sup> A. S. B., কম্বলি

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., ਆਵਾਰਚਰ

<sup>4</sup> A. S. B. is defective here.

सफलं जीवितं तस्य आत्मार्थं को न जीवित ॥ किं कायेन सुपुष्टेन वलिना चिरजीविना। यन्न सत्वोपकाराय तज्जीवितमनर्थकम् ॥ ग्रासादर्द्वमिप ग्रासमर्थिभ्यः किं न दीयते। इच्छानुरूपो विभवः कदा कस्य भविष्यति ॥ किं देहेनं सुप्रष्टेन सुप्रधमपि यास्यति। अदाता पुरुषस्त्यागी 'स्वधनं त्यज्य गच्छति ॥ दातारं कृपणं मन्ये मृतोऽप्यर्थं न मुञ्चति। प्राणिनां सति "मर्तव्ये यः कृतार्थो मृतो न सः ॥ अकृतार्थस्य यो मृत्युरन्तरं प्रलयो हि सः। अनाहृतेषु यद्तं यद्य दत्तमयाचितम्॥ भविष्यति युगस्यान्तस्तस्याञ्नतो न भविष्यति । सृतवत्सा यथा गीवें तृष्णा लुध्वा न दुह्यते ॥ परस्परस्य<sup>3</sup> दानानि लोकयात्रा न धर्मवत्। े अहप्टमइनुते दानं हुट्टा चैव न हइयते॥

मत्स्यपुराणे

न्यायनाऽर्जनमर्थानां वर्द्धनं चाडिभरक्षणम् । संत्पात्रमतिपत्तिश्च सर्वशास्त्रेषु प्रयते ॥

पुनरागमनं नास्ति तस्य दानमनन्तकम्<sup>4</sup>।

- 1 I. O. and A. S. B., धनमुत्सूच्य
- 2 From मतेब्ब to मन्द्रस्तरम् in the next line the matter is missing in A. S. B.
- 3 The is missing, in A. S. B.
- 4 A. S. B., अनर्थकम्

### दानस्वरूपम्

### अथ दानस्वरूपम्

# तच देवलः

अथातो दानविधि व्याख्यास्यामः । अर्थानामुदिते पात्रे श्रद्धपा 'प्रतिपादितम् । दानमित्यभिनिर्दिष्टं व्याख्यानं तस्य वक्ष्यते ॥

'उदिते' शास्त्रप्रतिपादिते ।

द्विहेतुः पडिषिष्ठानं पडङ्गं पिङ्गपाकयुक् ।
चतुःप्रकारं त्रिविषं त्रिनाशं दानमुज्यते ॥
नाऽस्पत्वं न यहुत्वं वा दानस्पाऽभ्युद्यावहम् ।
अद्धा भक्तिश्च दानानां वृद्धिक्षयकरे हि ते ॥
धर्ममर्थं च कामं च बीडाहर्षभयानि च ।
अषिष्ठानानि दानानां पडेतानि प्रचक्षते ॥
पात्रेभ्यो दीयते नित्यमनवेश्य प्रयोजनम् ।
केवलं धर्महुद्ध्या यद्धमैदानं तदुक्यते ॥
प्रयोजनम्वेश्येव प्रसङ्गात् यत् प्रदीयते ।
तदर्भदानमित्याहुः इहैकफलहेतुकम् ॥
स्रीयानसृगयाक्षाणां प्रसङ्गायत्प्रदीयते ।
अनर्हेषु च रागेण कामदानं तदुक्यते ॥

<sup>1</sup> A. S. B., प्रतिपादनम्

<sup>2</sup> I. O. and A. S. B., अहतेप्र

संसदि भीड्या 'श्रुत्या योपिद्भयो यत प्रदीयते। अयाचितश्चेत्तहानं² बीडादानमिति स्मृतम् ॥ हट्टा प्रियाणि श्रुत्वा वा हर्पवदात्प्रदीयते । हर्पदानमिति प्राहः दानं तद्धर्मचिन्तकाः॥ आफोशानर्थहिसाणां<sup>3</sup> प्रतीकाराय यद्ययात । दीयते <sup>क</sup>ह्यपकर्त्वभ्यो भयदानं तद्वच्यते ॥ दाता प्रतिग्रहीता च श्रद्धा देयं च धर्मयुक् । देशकालौ च दानानामङ्गान्येतानि पड्विदः ॥ अ<u>पापरो</u>गी धर्मात्मा दित्सुरव्यसनः शुचिः। अनिन्यजीवकर्मा<sup>5</sup> च पड्निर्दाता प्रशस्यते ॥ त्रिशकः कशवतिश्च प्रणातुः सक्लेन्द्रियः। विमुक्तो योनिदोषेभ्यो ब्राह्मणः पात्रमुच्यते ॥ सौमुख्याचितसम्ब्रीतिर्धिनां<sup>7</sup> दर्शने सदा। सत्कृतिश्चाऽनसूया च तदा श्रद्धेति कीर्त्यते ॥ अपराबाधमक्केशं <sup>8</sup>स्वयक्षेनाऽर्जितं धनम् । ंस्वरूपं वा विपुलं वाडिप देयमित्यभिधीयते॥

<sup>1</sup> Thus I. O.; शुरवनाचींऽयंभ्यः प्रवाचितमधिभ्यो बस्प्रदीयते is the corrupt reading of Udaipur Ms.

<sup>2</sup> I. O., प्रयाचितधेत

<sup>3</sup> A. S. B., सिंहानां

<sup>4</sup> І.О., चापकर्तभ्यः

<sup>5</sup> Whole line missing in A. S. B.

G I.O., গ্রিয়ুল্ক:

<sup>7 1.0.,</sup> इभि

<sup>8</sup> I. O. and A. S. B., प्रयानेन

पत्र यहर्लभं द्रव्यं यस्मिन् कालेऽपि वा पुनः। दानाहीं देशकाली ती स्थातां श्रेष्टी न चाऽन्यथा ॥ अवस्थादेशकालानां पात्रदात्रोश्च सम्पदाम् । हीनं चाऽपि भवेच्छेष्ठं श्रेष्ठं वाऽप्यन्यथा 'भवेत्॥ द्रप्फलं निष्फलं हीनं तुल्यं विप्रलमक्षयम् । पड्विपाकयुगुहिष्टं पडेतानि विपाकतः॥ नास्तिकस्तेनहिंस्रेभ्यो जाराय पतिताय च। पिशुनभूणहन्तृभ्यः प्रदत्तं दुष्पलं भवेत्<sup>2</sup>॥ महद्रप्यफलं दानं अद्यया <sup>उ</sup>परिवर्ज्ञितम् । परवाधाकरं दानं परमप्यल्पतां व्रजेत्॥ यथोक्तमपि ⁴यद्दानं चित्तेन कलुपेण तु<sup>6</sup>। तेन<sup>0</sup> सङ्करपदोपेण दानं तुरुयफलं भवेत्॥ युक्ताङ्कैस्सकलैः पद्दभिर्दानं स्याद्विपुलोदयम् । अनुकोशवशादनं दानमक्षयतां वजेत्॥ भवमाजसिकं<sup>7</sup> काम्यं नैमित्तिकमिति कमात्। वैदिको दानमार्गाऽयं चतुर्द्धा वर्ण्यते द्विजैः॥ मपारामतडागादि सर्वकालफलं ध्वम् ।

<sup>1</sup> Udaipur Ms., सभेत्

<sup>2</sup> I. O., सभेत्

<sup>3</sup> I. O. and A. S. B., परिवर्तितम्

<sup>4</sup> I. O. and A. S. B., नार्त

<sup>5</sup> I.O., या

<sup>6</sup> A. S. B., तनु 7 I. O., भावदिक्ड

<sup>8</sup> I. O. and A. S. B., बेरिके दानमानीक्री

तदाजिसकिमित्याहुः दीयते यहिने दिने ॥ 'अपंत्यविजयैइवर्यस्त्रीवालार्थं यदिज्यते । इज्यासंज्ञन्त तहानं विकासमित्यभिधीयते ॥ कालापेक्षं <sup>3</sup>कियापेक्षमन्वापेक्षमिति स्मृतौ<sup>4</sup>। विधा नैमित्तिकं प्रोक्तं सहोमं होमवर्जितम् ॥ नवोत्तमानि<sup>5</sup> चन्वारि मध्यमानि विधानतः। अधमानीति दोपाणि त्रिविधत्वमिदं विदुः॥ अन्नं दधि मधु त्राणं गोभुरुक्माइवदन्तिनः। दानान्यत्तमदानानि उत्तमद्रव्यदानतः॥ विद्यादाच्छादनाचासपरिभोगौषधानि च । दानानि मध्यमानीति मध्यमद्भव्यदानतः॥ उपानन्धें बढानानि छत्रपात्रासनानि च । दीपकाष्ट्रफलादीनि चरमं बहुबार्षिकम्॥ यहत्वाद्मुजातानां संख्या <sup>7</sup>शेषेषु नेष्यते । अधमान्यविश्वामि सर्वदानान्यतो विद्यः॥ इप्टं दत्तमधीतं <sup>७</sup>च विनद्ग्यत्यनुकीर्त्तनात्।

- 1 I. O. and A. S. B., अपस्यविजयेस्वर्य
- 2 I. O. and A. S. B., काम्यमित्यभिधीयते
- 3 A. S. B., त्रियापेक्षम्
- 4 A.S.B., समृतम्
- 5 A. S. B., न बोत्तमानि
- 6 I.O., and A. S. B., दानायुत्तम
- 7 A. S. B., देशेषु नेश्यते
- S I. O. वा; the whole s'loka is missing in A. S. B.;
  Udaipur Ms. is corrupt and reads थी क धीवनाम्बर्ग
  in the second line.

दलाघानुशोचनाभ्यां च भग्नतेजा विषयते ॥
तस्मादात्मकृतं पुण्यं न वृथा परिकीर्त्तपेत् ।
सक्तवानिति तं 'प्राहुस्तमेवं कृतवादिनः॥
एवं सर्वगुणोपेतसुक्तदोपेः विवर्जितम् ।
इह कीर्ति वदान्याख्यां स्कीतान् भोगान् त्रिविष्टपे ।
दानं अद्धां तृतीयेऽपि जन्मनि प्रस्वोक्तमे ॥
सर्वेपामपि दानानां अन्नदानमनुक्तमम् ।
कोऽन्योऽस्ति प्राणदादस्माद्विशिष्टो नाऽन्नदात् परः॥
अन्यायाधिगतां दत्वा सकलां वसुधामपि ।
अद्यावर्जमपात्राय न किश्चित् गतिमाप्नुयात्॥
पदाय सत्तानुप्ति च अद्धाभक्तिसमन्वितम् ।
महते पात्रभूताय सर्वाभ्युदयमापनुयात्॥

ंद्विहेतुः' बक्ष्यमाणश्रद्धाभक्तिरूपहेतुः भेदेन् । 'अधिष्ठाः' नानि' आश्रयाणि। 'देयं' तत्वेन देयं द्रव्यम् । 'धर्मयुक्' धर्म-युक्तम् । न्यायार्जितमित्यन्यः । 'पापरोगो' राजयक्ष्मादयः । 'सकलेन्द्रियः' अविकलेन्द्रियः । 'दुष्फलं' विपरीतफलम् । 'परं' श्रेष्टम् । 'अनुकोशो' दया। 'परिभोगसाधनं' <sup>इ</sup>खद्वा-

I. O., तं प्राहुः तमेष कृतवादिनः

<sup>\*</sup> From here there is a big gap up to da da on page 11, which is filled up in the text from I. O.

<sup>2</sup> A. S. B., विवर्जितः

A. S. B., तम् फलम्
 A. S. B., शाक्स्पिया

<sup>5</sup> A. S. B., गतीसनादि

सनादि । 'वहवार्षिकं' वहनि वर्षाणि प्राप्तं 'धरातलमिति यावत् । एतेनोत्तममपि जीर्णतां प्राप्तमधमं भवति । 'श्लाघा' प्रशंसा. 2'वृथावंका' प्रयोजनव्यतिरेकेण । 'प्रसवीत्रमें प्रसूपतेऽनेनेति 'प्रसवः' कुलम् । तस्मिन्तुत्तमे ।

# मनुः

श्रद्धपेष्टं च पूर्तं च नित्यं कुर्यात् प्रयव्नतः। श्रद्धाकृते <sup>3</sup>ह्यक्षये ते भवतः खागतैर्धनैः॥ दानधर्मं निपेवेत नित्यमैष्टिकपौर्तिकम् । परित्रष्टेन भावेन पात्रमासाय शक्तितः॥ यत्किञ्चिदपि दातव्यं याचते व्चाऽनसूयया । उत्पत्स्यते हि तत्पात्रं यत्तारयति सर्वतः ॥

् 'स्वागतैः' न्यायार्जितैः। 'ऐ। द्वेकं' इष्टी यज्ञे यदीयते दक्षिः णोंदि । "वहिर्वेदि च यहानं तत पौर्तिकं" इति मेघातिथिः।

### याजवल्क्यः

गोम्रतिलहिरण्यादि पात्रे दातव्यमर्चितम् । नाऽपात्रे विदुपा किञ्चिदात्मनः श्रेय इच्छता ॥

<sup>1</sup> A. S. B., अरातनन्विति

A. S. B., इलापा, प्रशंसा क्या रक्षादिप्रयोजनव्यतिरेदेण, प्रस्वोत्तरे

<sup>3</sup> A. S. B., अभ्यदये 4 A. S. B:, पूर्तिकम्

<sup>5</sup> A. S. B., नाडनस्यया

वातव्यं प्रत्यहं पात्रे 'निभित्ते सविशेषतः । याचितेनाऽपि दातव्यं श्रद्धापूतेन शक्तितः ॥ येन येन हि भावेन ययदानं प्रयच्छति । तेन तेन हि भावेन प्राप्नोति प्रतिपूजितः ॥ 'येन येन हि भावेन' राजसतामसादिना ।

# महाभारते

दातव्यमिति यद्दानं दीयतेऽनुपकारिणे। देशे काले च पात्रे च तद्दानं सात्विकं विदुः॥ यत्तु पत्युपकारार्थं फलमुद्दिय वा पुनः। दीयते च परिक्षिष्टं तद्दानं राजसं विदुः॥ अदेशकाले यद्दानमपात्रेभ्यः प्रदीयते। असल्कतमयज्ञातं तत्तामसमुदाहृतम् ॥

# याज्ञवल्क्यः

देयं प्रतिश्चतं चैव दत्वा नाञ्पहरेत् पुनः।

### यमः

यच वाचा मितज्ञातं कर्मणा नोषपादितम् । तद्भानं भणसंयुक्तं इह ठोके परत्र च ॥ सप्त जाताप्ररो हत्यात् वर्त्तमानांश्च सप्त च । अतिकान्तान् सप्त हत्यादमयच्छन् मितिश्चतम् ॥ मितिश्चतामदानेन दत्तस्याऽऽच्छेदनेनं च । जन्ममभृति यत्युण्यं तत्सर्यं तस्य नदयति ॥

<sup>1 .</sup>l. S. B., તિવિત્તેષ્

आज्ञां कृत्वाः ह्यदातारं दानकाले निषेधकम् । दत्वाः सन्तप्यते ग्रस्तु तमाहुर्वेद्यघातिनम्'ः॥

# महाभारते

ब्राह्मणे स्वयमाहूप भिक्षाणे कृत्रावृत्तिकम् । ब्र्यान्नास्तीति यः पश्चानं विद्याद् ब्रह्मघातकम्॥

### ਰधा²

संश्रुत्य यो न दित्सेत याचित्वा यश्च नेच्छति । उभावनृतिनावेतौ मृपा पापमवाप्नुतः॥

### गौतमः

प्रतिश्रुत्याऽप्यधर्मसेयुक्ताय न दचात्॥

### नारदः

्रवाङ्मणस्य च यदेयं सान्वयस्य च नास्ति सः<sup>3</sup> । संकुल्ये तस्य निनयेत्तदभावेऽस्य वन्धुपु ॥ यदा तु न संकुल्यः स्यात्र च सम्बन्धियान्धवाः । दयात्सजातिज्ञिष्येभ्यस्तदभावेऽप्तु निक्षिपेत्॥

# यमः

योऽर्चितः प्रतिगृह्णानि योऽर्चियित्वा प्रयच्छति । तायुभौ वसतः स्वर्गे विषरीते विषर्ययः ॥

- 1 I. O. and A. S. B., पातकप्
- 2 I. O. omits तथा
- 3 I.O., नास्ति कः

दानं हि यहुमानायो गुणवद्भ्यः प्रयच्छति ।, स तु प्रेत्य पनं लच्चा पुत्रपौद्येः सहाऽइतुते ॥ परं चातुपहत्येह दानं दत्वा विचक्षणः । सुखोदयं सुखोदकं प्रेत्य चै लभते धनम् ॥ योऽसङ्गयः' प्रतिग्रह्याऽपि पुनः सद्भ्यः प्रयच्छति। आत्मानं संकर्म कृत्वा परास्तारयते हि सः॥ तस्मात्तृल्यविशिष्टभ्यो दानं दयात्म्यवातः ।

तस्मानुल्यविशिष्टेभ्यो वानं<sup>2</sup> दयात्प्रयक्षतः<sup>3</sup> । विद्यातपस्समृद्धा<sup>4</sup> हि तारयन्ति द्विजोत्तमाः ॥ 'अनुपहत्य'<sup>5</sup> पीडामनुत्पाच । 'असद्भ्यो' निन्दिते-भ्यः । 'तुल्यः' अनिन्दितः । गुणवतं उत्तमं फलम् ॥

## वृहस्पतिः

...

कृते प्रयच्छते भारता घेतायां दीयते स्हे द्वापरे प्रार्थयित च कछी चाञ्चगमान्यिने सर्वेच्च गुणवद्गानं इवपाकादिष्वपि स्मृतम् देशे काले विधानेन पांचे दर्ज विशेपतः

<sup>1</sup> I.O. omits at

<sup>2</sup> I. O. 53

<sup>3</sup> I. O., (2400)

<sup>1</sup> L.O. 1977

<sup>5</sup> L.O. come the TIF

<sup>6</sup> L.O. and A S. B., what

मन्त्रादिदोषात्' होमे तु तपसीन्द्रियदोषतः। न्यूतता स्यान्न दाने तु श्रद्धायुक्ते भवेत्क्षचित्॥

## आपस्तम्बः

देशतः कालतः शौचतः सम्यक् <sup>2</sup>प्रतिगृह्णीयात्

इति दानानि प्रतिपादयति । 'देशतः' <sup>अ</sup>प्रयागादौ । 'कालतः' ग्रहणादौ । 'शौचतः' स्नानादिना ।

## द्रक्षः

दानं च विधिवहेयं काले पात्रे गुणान्विते । \*उदकस्तुतिमभिधाय हारीतः

तस्मादाद्गरवोक्ष्य दद्यादालभ्य वा ।

'अवोक्ष्य' प्रोक्षणं कृत्वा । 'आलभ्य' सोदकेन पाणिन स्पृष्ट्वा ।

## आपस्तम्यः

सर्वाण्युदकपूर्वाणि दानानि यथा श्रुतिविहारे । 'विहारे' यज्ञे अन्वाहार्यदानादौ । 'यथाश्रुति' वाह्रदेव श्रुतं तावदेव कुर्याग्रोदकपूर्वकतादिनियम इत्यर्थः ।

- 1 Line omitted by Udaipur Ms., I. O. and A. S. B.
- 2 I. O., प्रहीतभूत
- 3 I. O., बाराणस्यादी 4 Passage corrupt; corrected following I. O.

## गौतमः

स्वस्तिवाच्य भिक्षादानमणूर्व 'दयाश्चिषु वैवंधर्मसु

शातातपः

अभिगम्य तु यद्दानं यद्य दानमयाचितम् । विचते सागरस्पान्तस्तस्पाऽन्तो नैच विचते ॥ प्रच्छन्नानि च दानानि ज्ञानं च निरहंकुतम् । तपांसि च सुगुप्तानि तेषां फलमनन्तकम् ॥

## यमः

यतीनां परमो धर्मस्त्वनाहारो वनौकसाम् । दानमेव गृहस्थानां शुश्रूपा ब्रह्मचारिणाम् ॥ यतीनां परमो धर्मो यद्योगेनाऽऽत्मदर्शनम ।

- 1 Udainur Ms. अप्यार्थ
- 2 I. O. and A. S. B., धर्मेंप
- 3 I. O. and A. S. B transpose the two lines and ascribe them to we

# २

# अथ देयादेयानि

## बृहस्पतिः'

कुटुम्यभक्तवसनाइयं यदतिरिच्यते । मध्वास्वादे विषं पश्चाइतुर्द्धमाँऽन्यथा भवेत्॥

### मनुः

दाक्तः परजने दाता स्वजने दुःखजीविनि । मध्वापातो विपासादः स धर्मप्रतिरूपकः ॥ भृत्यानामुपरोपेन यः करोत्योध्वदैहिकम् । तद्भवत्यग्रुभोदर्क<sup>3</sup> <sup>4</sup>जीवतोऽपि मृतस्य च ॥

### कात्यायनः

सर्वस्वगृहवर्ज्यन्तु कुटुम्यभरणादिकम् । यद्गव्यं तत्स्वकं देयं ⁵न देयं स्यात्ततोऽन्यथा ॥

### याज्ञवल्क्य:

क्कुटुम्बस्याऽविरोधेन° देयं दारसुतादते । नाऽन्वये सति सर्वस्वं यचाऽन्यस्मै प्रतिश्रुतम् ृ‼

- 1 A. S. B. and I. O., বয
- I. O., प्रतिरूपकम्
- 3 A. S. B and I. O., तद्भवेद्
- 4 I.O., जीवतोऽस्थ
- I. O., अदेशं स्यादतोऽन्यथा
- 6 A. S. B., स्वक्रुट्रम्याविरोधेन

'अन्वये' सन्ताने ।

### दक्षाः

सामान्यं याचितं न्यासमाधिदीराश्च तद्धनम् । अन्वाहितं च निक्षेपः सर्वस्वं चाऽन्वये सति ॥ आपत्स्विप न देयानि नव वस्तुनि पण्डितै:। यो ददाति स मूडात्मा प्रायश्चित्तीयते हि सः ॥

'सामान्यम्' अनेकस्वामिकम्<sup>²</sup> । 'याचितं' संब्यवहारा-र्थं याचित्वा आनीतं वस्त्रालङ्कारादि । 'न्यासः' गृहस्वा-मिने दर्शयित्वा तत्परोक्षमेव<sup>3</sup> गृहजनहस्ते<sup>4</sup> गृहस्वामिने समर्पणीयमिति द्रव्यस्थापनम् । 'तद्धनं' "दारधनम् । 'अन्वाहितं'<sup>6</sup> यदेकस्य हस्ते निहितं द्रव्यं तेनाप्यनु पश्चा-दन्यहस्ते<sup>7</sup> स्वामिने <sup>°</sup>देहीति निहितम्। 'निःक्षेपो' गृहस्वा-मिनः समक्षं द्रव्यस्थापनम् ।

### कात्यायनः

विक्रयं चैच दानं च न °नेयाः स्युरनिच्छवः।

- 1 I. O., नर: for दि सः
- 2 I. O., स्वम् for स्वामिकम्
- 3 I.O., qùya:
- 4 I. O., इस्तेन
- 5 I. O. omits दारधनम्
- G I.O., अमादितम्
- 7 A. S. B and I. O., अन्यस्य हस्ते 8 I. O. omits देहीति निहितम्
- 9 A. S. B., न देवाः

दाराः पुत्राश्च सर्वस्वमात्मनैव' तु योजयेत् ॥ आपत्काले तु कर्तव्यं दानं विकय एव च<sup>2</sup> । अन्यथा न भवर्तेत इति <sup>3</sup>कास्त्रेषु निश्चयः॥

"आपत्काले तु कर्तव्यं दानं विकय एव "वे"ति "स्वकी यविकयेच्छुदारादिविषयम् । यत्तु दाराणां 'आपत्स्विप न देयत्विमं'ति दक्षेणाऽदेयत्वमुक्तं <sup>7</sup>तत्स्वदानविकयेच्छु' दारादिविषयम् ।

## वसिष्ठः

शुक्रकोणितसम्भवः पुरुषो मातापितृनिमिलकस्तस्य प्रदानिकषपरित्यागेषु मातापितरौ प्रभवतः। न त्वेकं पुत्रे दयात् प्रतिगृद्धीयाद्वा। स हि सन्तानाय <sup>9</sup>पूर्वेषाम् <sup>10</sup>न हु स्त्री पुत्रं दयात्प्रतिगृद्धीयाद्वाऽन्यत्राञ्चद्वानाद्वर्त्तः।

#### यमः

#### ~~~ परिभक्तमवज्ञातमपर्याप्तमसंस्कृतम् ।

- 1 I.O., आत्मन्येव
- 2 21 01, -11.11-1
- . 2 I.O., ৰা for ৰ
  - 3 I.O., হাজ [বি] নিথ্য:
  - 4 1.0., वा for च
  - 5 I.O, स्वदान
  - G I.O., न देयानीति
  - ७ १. ०., न द्यानात
  - 7 I.O., विकेशानिच्छु
  - 8 A. S. B and I. O., दारविषयम्
  - 9 I.O., सर्वेपाभ्
  - 10 I. O. omits 3 3

यः प्रयच्छति विषेभ्यस्तद्भस्मन्यवातिष्ठते ॥

'परिसुक्तं' गृहीतोपभोगं वस्त्रादि । 'अपर्याप्तं' स्वका-र्याक्षमं जरद्रवादि ।

## रामायणे

नावज्ञाय प्रदातव्यं किञ्चिद्वा<sup>2</sup> केनचित् कचित् । अवज्ञया <sup>3</sup>तु यहत्तं दातुस्तहोपमावहेत् ॥

### शातातपः⁴

वेदविकयनिर्दिष्टं स्त्रीषु यद्यार्जितं धनम् । अदेयं पितृदेवेभ्यो यच क्षीवादुपागतम् ॥

'वेदविकयनिर्दिष्टं' वेदविकयेण<sup>5</sup> च धनेन निर्दिद्यते यत् तत्त्रथा । 'स्त्रीषु यचार्जितं' <sup>®</sup>स्त्रीव्यापारोपजीवनेन यष्टव्धम ।

### वृद्धशातातपः

द्रव्येणाऽन्यायलब्धेन यः करोत्यौद्धेदेहिकम् । न स तत्फलमामोति तस्याऽर्थस्य दुरागमात्॥

- 1 Udaipur Ms. reads wrongly भस्तान्यवतिष्ठते
- I. O., यत्किश्चित्
- 3 I. O., fe for 3
- 4 I. O. has this verse after the verse of रहरावरपः below.
- 5 A. S. B. and I. O., वेदविक्रयेण लब्धमेतादिति यशिदिस्यिते
- 6 I. O. interpolates धर्न between आर्जित and स्रीव्यापार

#### यमः

सुवर्णरजतं ताम्रं पतिभ्यो यः प्रयच्छति । न तत्फलमवाप्रोति तत्रैव परिवर्त्तते ॥ 'तत्रैव परिवर्त्तते' पारलैकिकं न भजते' इत्यर्थः ॥

### देवलः

पक्तमत्नं गृहस्थस्य वानप्रस्थस्य गोरसः² । वृत्तिश्च<sup>3</sup> भैक्षयवृत्तिभ्यो न देयं पुण्यमिष्ठाता ॥

'वृत्तिः' भिक्षातिरिक्तं वर्त्तनम् ।

#### तथा

न श्रद्वाय "घृतं दचात् स्वस्ति क्षीरं "तिलान् दिधि । न श्रद्वात् प्रतिगृह्णीयात्तेपामन्यन्निवेदयेत् ॥ गोरसं काञ्चनं क्षेत्रं गास्तिलान्मधुसर्पिपी । तथा सर्वानिमांश्चापि चाण्डालेभ्यो न दापपेत् ॥ 'तेपाम' इविरादीनाम् ॥

## शङ्खलिखितौ

कृसरपायसापूपदधिमधुमृतकृष्णाजिनानि श्रद्रेभ्यो न

- 1 I.O., न भवति
- 2 T. O., गोरसाः
- 3 I, O., शृतिं च भैक्ष्यवृत्तीनां
- 4 I.O., इविदेशात्
- 5 I.O., पूर्त मधु for तिलान् दिध
- 6 A. S. B an dI. O., सर्वान् रसांद्वापि

## दद्यात्। 'नोपाकृतं किश्चित्।

## अङ्गिराः

बहुभ्यो न प्रदेयानि गौगेंहं ज्ञायनं स्त्रियः । विविक्तदक्षिणा<sup>2</sup> त्वेपां<sup>3</sup> दातारं तारयन्ति हि ॥ एका<sup>4</sup> एकस्य दातव्या न बहुभ्यः कथञ्चन । सा तु विकयमापन्ना वहत्यासममं कुलम् ॥ देवतानां गुरूणाञ्च मातापित्रोस्तथैव च । पुण्यं देयं प्रयक्षेन नाष्ठ्युण्यं चोदितं क्षाचित्॥

#### यमः

कल्मपं ब्राह्मणे दत्ता दाता यात्यशुभां गतिम् । जीर्णो <sup>6</sup>निर्मोकनिर्मुक्तः पन्नगेन्द्रः क्षितौ यथा ॥

## नन्दिपुराणे

पापदः पापमामोति नरो लक्षगुणं सदा । पुण्यदः पुण्यमामोति दातशोऽध सहस्रदाः ॥ तथा पात्रविशेषेण दानं स्यादुत्तरोत्तरम् । गुरुमातृपितृत्रक्षवादिनां दीयते तु यत् ॥ तह्यक्षगुणितं विद्यात् पुण्यं वा पापमेव वा ।

<sup>1</sup> A. S. B., नोपकृतं ; I. O., नोपाहृतं

<sup>2</sup> A. S. B. and I. O., विभक्त

<sup>3</sup> A. S. B., दक्षिण होपा ; I. O., दक्षिण श्वेता

<sup>4</sup> I. O., एईका हि

<sup>5</sup> I. O., जार्णनिर्मोकनिर्मुकः

### यमः¹

देवमाल्यापनयमं देवागारसम्हनम् ।
माल्यप्रदानं देवानां गोप्रदानसमं स्टलम् ॥
अर्चनं चैव विमाणां द्विजोच्छिष्टापकर्पणम् ।
पादशौचप्रदानं च अकल्यपरिचारणम् ॥
पादाभयङ्गप्रदानं च गान्नसंवाहनं तथा ।
गवां कण्डूपनं चैव ग्रासदानाभिवन्दने ॥
भिक्षादीपप्रदानं च तथैवातिथिप्जनम् ।
एकैकस्य फर्ल माह गोप्रदानसमं यमः ॥

'अकल्यपरिचारणं' रोगिचिकित्सा । 'गात्रसंवाहनं' अङ्गमर्दनम् ।

## हारीतः

असत्द्रव्यमदानं 'अस्वर्गं यच दत्वा परितप्पते तदा-ऽदानमफलम्, यचोपकारिणे ददाति तन्मान्नपरिजिष्टम् ", पच सोपधं ददाति अभ्याआवितमल्पफलम् ", यचापात्राय ददाति अनिष्टदानं भवति, यच दत्वा परिकीर्त्यते, यच्च समयदान मासुरं, यचाऽश्रद्धया ददाति कोधाद्राक्षसम् , यचाऽऽक्रुइय

<sup>1</sup> A. S. B. and I. O. supply यम:—देवमान्य etc.

<sup>2</sup> A. S. B and I. O., अपने सर्व-

<sup>3 1.0.,</sup> पदाभ्यप्र

<sup>4</sup> I.O., अभिनन्दन

**उ र. ०., परिविद्य**र

<sup>6</sup> I.O., থানল

ददाति दत्वा चाऽऽक्रोत्राति असत्कृतं पैशाचम्, यद्यावज्ञातं ददाति दत्वा चाऽवज्ञायते' सुमुर्युस्तत्तामसम्, यद्यापाकृतो<sup>2</sup> ददाति <sup>अ</sup>ग्ते दानोपसगीः। यैरुपसृष्टं दानमसिद्धमसम्ब-द्धमस्वर्ग्यमयत्तस्यं <sup>4</sup>अध्वमफलं वा।

'तदाञ्चानम्' तस्मिन्नेव सङ्कल्पकाले वीयमानद्रव्यास-मर्पणम्। 'उपकारिणे' प्रत्युपकारसमीह्येत्यर्थः। 'तन्मान्नं यावइत्तं तावन्मात्रम्। 'सोप्यं' स्नेहाशुपाधिसहितम्। 'अ-भ्याश्रावितं' लोकप्रतीत्यर्थं प्रख्यापितम्। 'अनिष्टवानं' शत्रचे वातम्। 'समयवानं' समयो न माहशोऽन्यो वाताऽस्ती-त्येवंविधो भावविशेषः'। तेन भावविशेषेण यद्दानम्। 'अप्रकृतो' मन्त्रादिः।

#### शातातपः

पक्षपूर्वं तु यो दचाद् ब्राह्मणाय प्रतिग्रहम् । स पूर्वं "निरयं याति ब्राह्मणस्तदनन्तरम्॥

- 1 A. S. B., अबजानीने
  - 2 A.S.B., সাহন
  - A. S. B. interpolates before एते 'अपूत्रपाल भवति अस्पक्षलं वा तदि अञ्चलम्'।
- 4 1. 0., अधुवक्रतं भवत्यकतं
- 5 I.O., शंकन्याद्यले
- ß I. O., त्रतिष्यर्थे
- 7 I.O., विधेषतः
- 8 I.O., नरकम

'प्रइनपूर्व' 'अमुं खण्डं यहु वा स्वर्वेहितं(?) यदि पठः सि तदा तव तावहदामीति प्रवनपूर्वम् ।

# यमः2

अवमानेन यो दचादु गृह्णीयाद्यः प्रतिग्रहम्। तावुभौ नरके मग्नौ वसेतां दारदां दातम्॥

## मनुः

यज्ञोऽन्तेन क्षरति तपः क्षरति विस्मयात्। आयुर्विप्रापवादेन दानं च परिकीर्त्तनात्॥

## शातातपः

मा ददस्वेति यः<sup>3</sup> कुर्याद्वव्यग्नौ ब्राह्मणेषु च । तिर्व्यग्योनिदातं गत्वा चाण्डालेष्वभिजायते ॥

## यमः

कन्याप्रदाने यज्ञे वा ह्यन्यस्मिन् धर्मसङ्कटे। विघ्नमाचरते यस्तु तमाहुँब्रह्मघातकम् ॥ स्नातानामनुलिप्तानां लालसानां मनीपिणाम् । नरस्तु मृदभावेन विश्वकृत्⁴ ब्रह्मघातकः ॥

<sup>1</sup> A. S. B and I. O. have after, प्रत्नपूर्व 'वयस्त्रलितममुं वेद्भार्व पठिस तदा तवेदं ददामी/ति व्यवस्थापूर्वम् ।

<sup>2</sup> यम is not mentioned in A. S. B. and I. O.

<sup>3</sup> A. S. B and I. O., ब्र्याद्रव्यरनी 4 I.O., विष्न्यं स्यात्

ब्राह्मणानां समेतानां सर्वेषां पठतामिष । विद्यमाचरते यस्तु तमाहुब्रेह्मधातकम्॥

## महाभारते

मध्यस्थस्येह विप्रस्य योऽनुचानस्य भारत । वित्तं हरति दुर्वेद्धिस्तं विचाद् ब्रह्मघातकम् ॥ चक्षुपा विप्रहीणस्य पङ्गुलस्य जडस्य च । हरेत यो वै सर्वस्वं तं विचाद् ब्रह्मघातकम् ॥ आश्रमे वा 'पुरे वाऽपि ग्रामे वा यदि वा वने । अग्नि समुत्सुजेत्कोपात्तं विचाद् ब्रह्मघातकम् ॥

#### तथा---

अधीयानः पण्डितम्मन्यमानो यो विद्यया हन्ति यद्याः परेपाम् । ब्रह्म<sup>2</sup> गते नाऽऽचरते ब्रह्महत्यां स्रोकास्तस्य सम्तरन्तो भवन्ति॥

- 1 I.O., पुरे बाडथ
- A. S. B and I. O have ब्राह्मणस्तेनाऽऽइरतो ब्रह्मस्य स्थिक-स्तस्य ब्राह्मरान्तो भवन्ति ।

# अथ 'पात्राणां लक्षणम्

## <sup>2</sup>तंत्र यमः

शीलं संवसता ज्ञेयं शोचं संव्यवहारतः। प्रज्ञा <sup>3</sup>सङ्कथनात् ज्ञेया त्रिभिः पात्रं परीक्ष्पते ॥ 'सङ्कथनं' सुहृद्धाचेन विद्याकथा।

### <u>याज्ञवल्क्यः</u>

तपस्तप्त्वाऽसुजद्वस्ता ब्राह्मणान् वेदग्रस्ये ।
. तृप्त्यर्थं पितृदेवानां धर्मसंस्क्षणाय च ॥
सर्वस्य प्रभवो विद्राः खुताध्ययनद्यालिनः ।
तेभ्यः क्रियाः पराः श्रेष्ठास्तभ्योऽप्यध्यात्मवित्तमाः ॥
न विद्यया केवलया तपसा वाऽपि पात्रता ।
यत्र वृत्तमिमे चाभे तद्वि पात्रं प्रकीर्तितम् ॥

### वसिष्ठः

स्वाध्यायाद्यं योनिमन्तं प्रशान्तं वैतानस्यं पापभीकं बहुज्ञम् । स्त्रीषु क्षान्तं पार्मिकं गोज्ञारण्यं व्रतैः क्षान्तं ताद्दां पात्रमाहुः ॥ 'योनिमान्' प्रजस्तकुरोङ्गयः । 'वैतानास्यः' अप्रिक्षेः

Λ. S. B. and I. O., पात्रापात्रसम्बद्ध

<sup>2</sup> I. O., तम इति नास्ति

<sup>3</sup> A. S. B and I. O., stresset; Udaipur Ms. has 555575

त्रादिकर्मपरः । 'स्त्रीपु श्तान्तः' स्त्रीविषये 'संयतः । 'गोशः-रण्यः गोषु शुश्रुपारतः' ।

ਲਾਗ

ये ध्यान्तदात्साः शुनपूर्णकर्णाः तिनेन्द्रियाः प्राणियपे निषृत्ताः । व्रतिष्रदे सङ्गणिनाप्रदृत्ताः स्त्रे प्राष्ट्रणात्तापत्तं समर्गाः॥

गम:

3 1

विषायुक्तं धर्मश्रीतः वशान्तः शान्तं दान्तः मरुपयात्रं कृतदः । वृक्षित्तातं गीहिते गीशरुपये दाता यय "ब्राह्मणः पात्रमातुः ॥ स्वाष्पापविद्यप्तमयांत्रपर्याः" ष्पानविक्तमः । शान्तं दान्तः मरुपयात्रं विद्यः पात्रमित्रोद्यये ॥ विषायन्त्रस्य ये विद्याः "सुष्क्षास्य तप्तिनः । मरुपसंप्रमसंगुक्ताः "शान्त्रमन्ते जितेन्द्रियाः ॥

पुत्रस्थि° दर्शनं भाताः हिं पुत्रः सङ्गलि गताः ।

तेषां 'दत्वा च भुक्त्वा च प्राप्तुयुः परमां गतिम् ॥ दत्वा द्विजाय शुद्धाय दाता याति शुभां गतिम् । विद्यातपःश्चीछवांश्च सन्तारयति नेतरः ॥ वेदेषु च समिद्धेषु हुतं विष्रमुखादिषु । सन्तारयति दातारं महतः किं 'द्विपादिष ॥

## महाभारते

साङ्गांश्च चतुरो वेदान् योऽधीते 'च द्विजर्षभः। पड्भ्योऽनिवृत्तः कर्मभ्यः <sup>इ</sup>सत्पाद्यसृपयो विदुः॥ 'पड्भ्योऽनिवृत्तः' अध्ययनादिपटकर्मनिरतः।

## वसिष्ठः

किञ्चिद्वेदमयं पात्रं किञ्चित्पाञ्चं तपोमयम् । पात्राणामपि तत्पाञ्चं शृद्वान्नं यस्य नोदरे ॥

## "सम्बर्तः

ओष्ट्रियाय दरिद्राय अधिने च विशेषतः । यदानं दीयते तस्मै तदानं शुभकर्मणि॥

1 A. S. B. and I. O., दरना व भुकरना, but Udaipur Ms.

- 2 I. O., वेदेन्धनसमिद्धेषु ; A. S. B., वेदेषु च समृद्धेषु
- 3 I. O., किल्बियादपि
- 4 A. S. B., वे for च
- र्ठ I.O., तंपात्रे
- 6 A. S. B. and I. O., MARKER

### व्यासः

किश्चिद्वेदमयं पात्रं किश्चित्पात्रं तपोमयम् । असङ्कीर्णं च यत्पात्रं तत्पात्रं तारियप्यति ॥ 'असङ्कीर्णं च' योन्यादिसङ्करदोपरहितम् ।

## तथा शातातपो' दानवर्पप्रथमे

वेदपूर्णमुखं विमं <sup>2</sup>प्रभुक्तमिप भोजयेत् । अनन्तर्प<sup>3</sup> निराहारं पड्रात्रमुपवासिनम् ॥ दभोः कृष्णाजिनं मन्त्रा त्राह्मणाश्च विद्योपतः । अयातयामान्येतानि<sup>4</sup> नियोज्यानि पुनः पुनः ॥

## दाने व्यासः

एकोऽपि<sup>5</sup> वेदविद् भुङ्के पद्कर्मेनिरतः शुचिः। दातः फलमसंख्येयं जन्म जन्म तदक्षयम्॥

## शातातपञ्यासौ

वेदविद्यावतस्नाते श्रोत्रिये गृहमागते । क्रीडन्त्योषधयः सर्वोः यास्यामः परमां गतिर्म् ॥

'ओपधयः' अत्राङ्गानि ।

<sup>1</sup> A. S. B.,दानव्यासप्रथमे ; I. O., दानाध्याय

<sup>2</sup> A. S. B., स्वभक्तं : I. O., समक्तं

<sup>3</sup> A. S. B., न तुमूर्त ; I. O., न तु श्रन्ये

<sup>4</sup> I.O., अयदे बाममात्राणि

<sup>5</sup> A. S. B. and I. O., यत्विवर्ध

#### यमः

अहिंसानिरतो नित्यं जुहानो जातवेदसम् ।
स्वाध्यायनिरतो दाता स वै ब्राह्मण उच्यते ॥
श्रुतं प्रज्ञानुगं यस्य प्रज्ञा चैव श्रुतानुगा ।
असंभिन्नार्थमर्यादः स वै ब्राह्मण उच्यते ॥
ॐकारपूर्विकास्तिकः सावित्रीर्थश्च देशिस्ते ।
चरित्रव्रह्मचर्थश्च स वै श्रोज्ञिय उच्यते ॥
आशिषोऽप्यर्थपूजां च प्रसङ्गं न करोति यः ।
निचृत्तं लोभमोहाभ्यां तं देवा ब्राह्मणं विदुः ॥
सत्यं दानं क्षमा जीलमाह्यंस्यं दया पूणा ।
इद्यन्ते यत्र लोकेऽस्मिस्तं देवा ब्राह्मणं विदुः ॥

'तिस्रो' महाज्याहृतीरिति शेषः। 'आशिषः' आशीर्वाः दान् । अर्थोर्थं धनलामाय 'पूजा' फलपुष्पादिदानेन । 'प्रसङ्गः' अत्यासक्तिः।

#### देवलः

मात्रश्च ब्राह्मणश्चैच श्रोत्रियश्च ततः परः । अनुचानस्तथा श्रृण ऋषिकल्प ऋषिर्मुनिः ॥ इत्येतेऽष्टो सम्रुहिष्टा ब्राह्मणाः प्रथमं श्रुतौ । तेषां परः परः श्रेष्टो विद्याद्यन्तविद्योपतः ॥

<sup>1</sup> A. S. B. and I. O., स्वदारनिस्तः

<sup>2</sup> I. O., and A S. D., किन्द्रित

<sup>3</sup> І.О., ब्रह्मचर्ये च

<sup>4</sup> A. S. B., विश्लो

ब्राह्मणानां कुले जातो जातिमात्रो यदा भवेत । अनुपेतः क्रियाहीनो मात्र इत्याभिधीयते ॥ एकदेशमतिकस्य वेदस्याऽऽचारवानजः<sup>1</sup>। स ब्राह्मण इति प्रोक्तो निर्दृतः सत्यवाक् घूणी ॥ एकां ज्ञात्वां सकल्पां वा <sup>2</sup>पडभियोंगैरधीत्य वा । पदकर्मनिरतो विषः श्रोत्रियो नाम धर्मवित<sup>3</sup>॥ वेदवेदाङ्गतत्वज्ञः श्रद्धातमा पापवर्जितः। शेपं श्रोत्रियवत प्रोक्तः सोऽनुचान इति स्मृतः ॥ अनुचानगुणोपेतो यज्ञस्वाध्याययन्त्रितः। भ्रूण इत्युच्यते शिष्टैः शेषभोजी जितेन्द्रियः॥ वैदिकं \*लौकिकं चैव सर्वज्ञानमवाप्य यः। आश्रमस्थो वर्जा नित्यमृषिकल्प इति स्मृतः॥ ऊर्द्वरेतास्तपस्यग्रो नियताशी <sup>®</sup>न संशयी । शापानुब्रहयोः शक्तः सत्यसन्धो भवेद्दपिः॥ निभृतः<sup>7</sup> सर्वतत्वज्ञः कामकोधविवर्जितः। ध्यानस्थो निष्कियो दान्तस्त्रहयमृत्काश्रनो मुनिः ॥ एवसन्वयविद्याभ्यां वृत्तेन च समन्वितः।

<sup>1</sup> This sloka is wanting in A. S. B.

<sup>2</sup> I. O., पहािस्तै:

<sup>3</sup> A. S. B., धर्मतः for धर्मवित्

<sup>4</sup> A. S. B., लौकिकं वैदिकम

<sup>5</sup> A. S. B., शीलसंशयी

<sup>6</sup> I. O., સરવધર્મા

<sup>7</sup> A. S. B., निर्वेत्तः

विशुका नाम' विपेन्द्राः पूज्यन्ते सवनादिषुः॥
प्रतिग्रहमसद्भ्योऽपि कृत्वा विभो यथाविषिः॥
निस्तारयति दातारमात्मानं च स्वतेजसा॥
न लोके ब्राह्मणेभ्यो उन्यत्पवित्रं पुण्यमेव च ।
अशक्यं च द्विजेन्द्राणां नास्ति वृत्तिवतामपि<sup>द</sup>॥
नियुक्तो<sup>3</sup> इन्यक्वयेषु त्रिशुक्लो<sup>4</sup> ब्राह्मणो द्विजैः।
अभिनतश्च प्रवेक्तिवेषिः स्पष्टश्च नेष्यते<sup>5</sup>॥

'एकदेशातिकमो' वेदस्य किंचिन्न्यूनस्याञ्च्यपनम् । 'निमृतः' शान्तः। 'होकिकं' अर्जनादिज्ञानम्'। 'निष्टुनं' निपिद्धकान्यकमेभ्यः। 'निष्क्रियः' अर्थाजनादिकियारहितः। 'स्वनादिपु' यज्ञादिषु 'अभिभृतः' अपकृष्टः। 'पूर्वोक्तैः' कृष्टः विद्यावारैः। 'होषैः' उपपातकादिभिः।

#### विसप्टः

यं न सन्तं °न चाऽसन्तं नाऽश्रुतं न बहुश्रुतम् । न °सुवृत्तं न दुर्वृत्तं वेद कश्चित् स ब्राह्मणः ॥

- I. O., রিগ্রতা নাম ; A. S. B., রিগ্রবণা নাম
- 2 A. S. B., इत्तवतामपि
- 3 I.O., योकस्यो for नियुक्ती
- 4 A. S. B., নিযুক্ন নিযুক্ত
- 5 I. O. and Udaipur Ms., नेष्पति ; A. S. B., नेष्पति
- 6 A. S. B., निश्तः
- 7 I.O., भर्भादिज्ञानम्
- 8 रि. О., न पा सन्तं
- 9 A. S. B., 4 878

'सन्'ं विशिष्टाभिजनः। 'असन्' तद्विप्रीतः। <sup>व</sup>त्राक्ष-णोत्कर्पप्रकाशनं यो न करोति स पात्रमिति (तात्पर्यम्ं) ।

## यमशांतातपी

तपो धर्मो दया दानं सत्यं <sup>4</sup>शौचं स्वधीर्धुणा। विद्या<sup>5</sup> विज्ञानमास्तिक्यं एतहाह्मणलक्षणम्॥

## वसिष्ठः

योगः<sup>६</sup> क्षमा दया दानं धर्मः सत्यं श्रुतं घृणा । विद्या विज्ञानमास्तिक्यं एतद्वाद्यणलक्षणम् ॥

## पैठीनसिः<sup>7</sup>

क्षमा दमो दया दानं धर्मस्सत्यं श्रुतिष्ठृणा । विद्याविज्ञानमास्तिक्यं एतद्वाक्षणलक्षणम् ॥ दाता सद्विद्यया युक्तश्चैतद्वाक्रणलक्षणम् । कश्चित्<sup>8</sup> युते तपो योनिः एतद्वाक्रणलक्षणम् ॥

- 1 Udaipur Ms., reads wrongly विदोध्होभिः यमः
- 2 A. S. B. and I. O., give a better reading:—तत्र एतेना-कोरकपंचारवासम
- 3 A. S. B. and I. O., add कारपर्वेन्
- 4 I. O., शार्न श्रुतिः पृणा
- 5 A. S. B. and I. O., विधा विनयमध्येयम्
- 6 A. S. B. and I. O., बोगस्त्रपो दवा दान सत्वं धीवं धृतं प्रथा
- 1 A. S. B. and I. O., अधिक्याद्येऽयम्
- 8 A. S. B. and I. O., supply this line which is missing in Udaipur Ms.

विद्यातपोर्द्यां यो हीनो जातिब्राह्मण एव सः। केचित्। विद्वानविद्वांश्च विद्वाहाणो मेध्य एव सः॥ परं वैवतमपि च तत्।

द्वितीयश्रेके । ⁴अश्रोत्रिया अनत्चाना अनम्रयः श्रृहः धर्माणो भवंन्ति । मानवं चाऽत्र श्लोकमुदाहरन्ति ।

न<sup>5</sup> मृपा ब्राह्मणा कियाकृत्वः शीलो न दास्भिकः। न "शूद्रप्रेषणं कुर्यात् न स्तेनो न चिकित्सकः ॥ अब्राह्मणोऽनधीयानो भैक्षमात्रं चरेहिजः । तं ग्रामं दण्डयेद राजा <sup>8</sup>चौरवृत्तिप्रदो हि सः ॥

## शातातपः

अब्राह्मणास्तु पद्मोक्ता ऋषिः द्यातातपोऽब्रवीत्। आयो राजवतस्तेपां द्वितीयः क्रयविक्रयी ॥ तृतीयो यहुयाज्यश्च चतुर्थी ग्रामयाजकः।

- 1 A. S. B. and I. O., দ্ধবিব্
- 2 I. O., ब्राह्मणे मेध्यमानवः
- 3 A. S. B. and I. O., दैवतमन्त्रिकत्
- 4 I. O., अधोत्रियान् अननुवाक्यान्
- 5 L.O., भारत्यः भाराणो भवति न कुसीलयः; A. S. B., नारवृद् प्राह्मे न वणिक् न क्रशीलवः
- 6 I.O., न शहप्रेपणं अर्वेन
- 7 I. O. and A. S. B., अनता धनधीयाना यम भेंसवरा द्विया
- 8 I.O., धौरभष्यको

पश्चमस्त्वधिभूस्तेषां प्रामस्य नगरस्य च अनागतस्तथा पूर्वां<sup>2</sup> सादित्यां चैव पश्चिमाम् । नोपासीत द्विजः सन्ध्यां स<sup>3</sup>पष्ठोऽब्राह्मणः <sup>4</sup>स्मृतः ॥ 'बहुयाज्यो' बहुवो याज्या यस्य। 'भूतो' ग्रामस्य नगर-स्येखन्वयः⁵।

वसिष्टः 6

उदक्यान्वासते येषां "ये च केचन मानवाः। कुलं वा ओत्रियं येषां सर्वे ते शृद्धर्मिणः ॥ 'अन्वासने'<sup>8</sup> कर्मकाले समीप एव तिछन्ते ।

### मनुः<sup>9</sup>

गोरक्षकान् वाणिजकान् तथा कारुक्कशीलवान् । मैष्यान् वार्द्धपिकांश्चेव विमान् शह्रवदाचरेत् ॥ ये व्यपेताः 10 स्वकर्मभ्यः परिपण्डोपजीविनः ।

- 1 I.O. and A.S.B., वधमस्त मतस्तेपां, which accords better with the explanation below.
- 2 I. O. and A. S. B., अनागतां तु यः पूर्वो
- 3 I. O., शस्तो for पष्टः
- 4 I. O., मतः for स्मृतः
- 5 I. O., इत्यन्त्रय:: the reading अन्नय: in Udaipur Ms. is obviously wrong.
  - 6 T.O.
  - 7 I. O. and A. S. B. वे च केचिदनमयः
  - 8 Udaipur Ms., अप्यासते
  - 9 I. O. and A. S. B.
  - 10 Udaipur Ms., यो यतेत.

द्विजत्वमभिकाङ्कन्ति' तान् वै शृद्धवदाचरेत्॥

## ंअथ मनुः

पात्रस्य हि विशेषेण <sup>=</sup>श्रद्धानास्त एव च । अरुपं वा बहु वा प्रेत्य दानस्य <sup>3</sup>प्राप्यते फलम्॥

### दक्षः~

शतं दिग्रणसाहस्रं अनन्तश्च यथाक्रमम् । दाने फलविशेपस्त्यादित्येपासेवमेव हि॥

### मनुदक्षव्यासाः

सममब्राक्षणे दानं <sup>9</sup>द्विग्रुणं ब्राह्मणहुवे । सहस्रग्रुणमाचार्षे<sup>7</sup> अनन्तं वेदपारगे ॥ 'अब्राह्मणो' राजभृत्यादिष्पङ्किपः शातातपोक्तः!

#### यमः

सममन्नाह्मणे दानं द्विगुणं न्नाह्मणत्रुवे । प्राधीते शतसहस्रमनन्तं वेदपारगे ॥

- 1 A. S. B. and I. O., अनुकुर्वन्ति
- 2 I.O., धर्धानतयेव च
- 3 I.O., फलमश्चते
- 4 A. S. B., समद्विगुणसाहस्रं; I. O., सर्ग द्विगुण•
- 5 A. S. B. and I. O., विद्यायामेवनेव हि
- 6 Udaipur Ms. and I. O., समुण for द्विमुणे
- 7 I. O. substitutes for the line अभीते इति सहस्मानी वेदमारी. This is noted in A. S. B. as a variant.
- 8 I. O. and A. S. B., omit the sloka.

'प्राधीतः' प्रारव्धाध्ययनः ।

## बुहस्पतिः

ब्हें समग्रणं दानं वैदये तहिराणं स्पृतम् । क्षत्रिये त्रिग्रणं पाहुरनन्तं त्राह्मणे स्पृतम् ॥ श्रोत्रिये चैव साहम्ं आचार्ये द्विग्रणं ततः । आत्मज्ञे दातसाहस्रमनन्तं त्वित्रहोत्रिणि ॥

#### यमः

शूद्रे समगुणं दानं वैद्ये त्रिगुणसुच्यते । पहुणं क्षत्रिये प्राहुविंपे ददागुणं स्मृतम् ॥

#### दक्षः

व्यसनार्तस्य रक्षार्थ ब्राह्मणार्थं च याचतः । एवमन्विष्य दातव्यं सर्वेदानेष्वयं विधिः ॥ मातापितृविद्दीनं तु संस्कारैः <sup>4</sup>ब्राह्मणादिभिः । यस्स्थापयति तस्येद पुण्यसंख्या न विद्यते ॥ न<sup>5</sup> तपो ह्यम्रिहोत्रेण नाऽम्निष्टोमेन छभ्यते । यञ्क्रेयः प्राप्यते पुंसा विमेण स्थापितेन वै ॥ 'ब्यसनं' राजचौराग्रुपद्रवः । 'आपत्' दुर्भिक्षासु-

- A. S. B., पद्मणं ब्राह्मणे स्मृतम्
- I. O., पुनः for स्मृतम्
- 3 A. S. B. and I. O., व्यसनापरणार्थं च कुटुम्यार्थं च याचते
- 4 A. S. B. and I. O., उद्वहनादिभिः
- 5 A. S. B. and I. O., न तष्ट्रयोऽमिहोत्रेण
- 6 Supplied by A. S. B. and I. O.

# पद्रवः । आद्योऽर्थशन्दोऽत्र'निवृत्तिहेतुवचनः ।

## मनुः

सान्तानिकं यक्ष्यमाणमध्वनं सार्ववेदसम् । ग्रुवेर्थं पितृमान्नर्थं द्वाध्यायार्थ्युपतापिनः ॥ नवैतान् स्नात्कान् विद्याहात्राणान् धर्मभिक्षुकात् । निःस्वेभ्यो देयमेतेभ्यो दानं विद्याविशेषतः ॥ एतेभ्यो हि द्विजाय्रथेभ्यो देयमन्नं सदक्षिणम् । इतरेभ्यो वहिवेदि कृतान्नं तु विधीयते ॥

'सान्तानिकः' सन्तानप्रयोजनविवाहार्यो । 'अध्वगः' अञ्च क्षीणपाथेयः । 'साविवेदसः' सर्वस्वदक्षिणयज्ञकृत् <sup>।</sup> 'उपतापी' व्याधिपीडितः । 'विद्याविद्रोपत' इति, अ<sup>त्य</sup>' विद्यायाऽरुपं, बहुविद्याय वहित्यर्थः ।

## गौतमः

गुर्वर्थनिवेदाौपधार्थद्यात्तक्षीणयक्ष्यमाणाध्ययनाध्वसं<sup>यो</sup> गवैद्वजितेषु द्रव्यसंविभागो बहिर्वेदि निक्षम्मृणेषु कृ<sup>ता</sup> जमितरेषु'।

'निवेदोो'² विचाहः । 'वैद्यजितः' सर्यस्वदक्षिणाये कृतविद्वजिद्यागः । 'वहिर्वेदि' ग्रहणात्<sup>3</sup> एतेभ्यो परि

- 1 A. S. B., इताश्रमितरेज्यः; citation corrupt in Mss; corrected.
- 2 A. S. B., निवेशोविषाहः; Udaipur Ms. reads wrongly विशेषो, not found in the quotation.
- 3 I. O. and A. S. B., महणात Udaipur Ms. महिनेदमहान

वेंग्रिपि धनमवर्द्यं देयम् । अन्यें न्यस्तु 'अन्तवेंग्रेव धन-धान्यनियमः । वाहवेंदि तु कृतान्नस्येव ।

## यौधायनः

ृस्वज्ञाह्मणश्रोत्रियवेदपारगेभ्यः गुर्वेथेनिवेदगीपधार्थवृ-तिक्षीणयक्ष्यमाणाध्ययनाध्यसंयोगवेदचुजितेषु द्रव्यसं-विभागो यथाद्याक्ति कार्यो वहिवेदि भिक्षमाणेषु कृतान्न-मितरेषु ।

### आपस्तम्बः

भिक्षणे निमित्तमाचार्ये विवाहो यहो मातापित्रोर्दु-भूपीऽईतश्च नियमविलोपः । तत्र गुणान् समीक्ष्य यथा-हाकि देयम् । इन्द्रियमीत्यर्थे तु भिक्षणमनिमित्तं न तदाद्वियेत ।

<sup>'</sup>बुभूर्पां'<sup>3</sup> भरणेच्छा । अर्हतश्च नियमविलोपः । अधि-कारिणामावद्दयककर्मविलोपप्रसङ्गः ।

## विष्णुः

पुरोहितस्त्वात्मन एव पात्रम्⁴।

यस्पैते पुरोहितादयः तस्पैव तेऽन्यगुणरहिता अपि पुरोहितादित्वेनैव पाञाणि ।

- 1 A. S. B. and I. O., अन्तवेधेवधनधान्यविषमः; Udaipur Ms. reads wrongly अज्ञालायेन
- 1. O., সুরায়ण
- 3 I. O., interpolates पुरुषमिक्षेयम्
- 4 A. S. B., interpolates पुरोदित-स्वद्वदितुपुत्रजामातस्य

## दाने व्यासः

मातापित्यु यहत्तं भ्रात्यु स्वस्तास् च । जायात्मजेषु' यहत्तं सोऽनिन्दस्वर्गसंकमः॥ पितुः शातगुणं दानं सहस्वं मातुरुच्यते। अनन्तं दुहितुर्दानं सोदयं दन्तमक्षयम्॥

<sup>क</sup> 'मातापितृषु यदत्तमि'त्यादीनामयमर्थः−यत् <sup>प्राति</sup> स्विकं विद्याधनादि° तदत्तं विद्याष्टफलमित्यर्थः ।

### दक्षः

मातापित्रोर्गुरौ (मित्रे विनीते चोपकारिणे । दीनानाथविद्यिष्टभ्यो दातव्यं सृतिमिच्छता<sup>ड</sup>,॥ अदत्तदाना जायन्ते परभाग्योपजीविनः।

'उपकारिणि' परोपकारपरे । 'विनीतः' सुकिक्षितः <sup>।</sup> 'विक्षिष्टो' गुणातिक्रायेन । परभाग्योपजीवक्षीलिनः ।

## संवर्त्तः

दानान्येतानि देयानि तथान्यानि च सर्वेदाः । :- दीनान्धकृपणार्थिभ्यः श्रेयःकामेन धीमता ॥

## . विष्णुः

न दानं यशसे [ दचात् ] न भयान्नोपकारिणे । न नृत्त्यगीतशीलेभ्या धर्मोऽयमिति निश्चयः॥

<sup>1</sup> I.O., जायापस्योस्त

<sup>2</sup> Udaipur Ms., विदावलादि

<sup>3</sup> I. O. and A. S. B., दर्स तु सफल भवेत.

'उपकारिणे' आत्मोपकारकाय प्रत्युपकारसमीहयेत्यर्थः। तथा तद्यनानि राजा गृहीयात् ।

## महाभारते

तद्भक्तास्तद्भा राजन् तद्भृद्दास्तद्व्यपाश्रयाः । अधिन्त्रः भवन्द्वर्षे तेषु दत्तं महाफलम् ॥ हत्तसर्वस्वहरणा निर्दोषाः प्रभविष्णुभिः । स्ट्रहपन्ति स्वभक्तानां तेषु दत्तं महाफलम् ॥ हतस्या हतदाराश्च पे विषा देशविष्ठवे । अर्थार्थमभिगष्ड्यन्ति तेभ्यो दत्तं महत्कलम् ॥ तपस्विनस्तपोनिष्टास्तथा भैक्षचराश्च पे । अर्थिनः किश्चिदिन्छन्ति तेग्यो दत्तं महत्कलम् ॥

'तद्भक्ताः'' तदेव दीयमानं भक्तं अदनीयं येषां ते तथा । एवं तद्धनादिदाव्दा अपि । 'स्वभक्तामां' स्वदक्तानाम् ।

## अथ शातातपपराशरी

सन्निकृष्टमधीयानं ब्राह्मणं योञ्प्यतिकमेत्। भोजने चैव दाने च दहत्यासहमं कुलम्॥

वासिष्ठव्यासञ्चातातपपराञ्चराः, बौधायनश्च द्वितीये

यस्य त्वेकगृहे भृषों दूरे चापि चहुश्रुतः। बहुश्रुताय दातव्यं वन मृर्षस्य व्यतिकमः॥

<sup>1</sup> A.S. B. and I. O., sign; Udaipur Ms. reads wrongly signs

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., नास्ति मूर्वे

ब्राह्मणातिकमो नास्ति विप्ने वेदविवर्जिते । ज्वलन्तमग्निसुत्सुज्य न हि भस्मनि हृयते ॥

### वसिष्ठः

#### यमः

राजधानी यथा शून्या यथा ऋपश्च निर्जलः। 🖫 ें यथा हुतमनग्रौ वा तथा दत्तं द्विजे नरें ॥

## भविष्यपुराणे

यस्त्वासन्नमतिकम्य ब्राह्मणं पतिताहते ।
दूरस्थं भोजयेत् मृद्रो गुणाव्यं नरकं व्रजेत् ॥
तस्मावाऽतिकमेत् प्राज्ञो ब्राह्मणान् प्रातिविधिकात् ।
देसम्यन्धिनस्तथा सर्वात् व्दीहित्रमतिथि तथा ॥
भागिनयं विद्येषेण तथा यन्यून् गृहािषयः ।
नाऽतिकामेन्नरस्त्वैतानमृद्यांनिषि च गोपते ॥

<sup>1</sup> Λ. S. B. and I. O., मह

<sup>2</sup> A. S. B., बरो; I. O., बारे

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., ईस्त्र विद्वति वन

<sup>4 1.</sup> O., grainfe

अतिकस्य महारीटं रीरवं नरकं व्रजेत ।

ब्राह्मणोऽब्राल्पविद्यः। 'मूर्खस्याऽतिकमे दोपाभावस्य 'नाऽमूर्खञ्यतिकम'इति ज्यासादिभिरनभिधानात्। 'मूर्खा-नि'ति सम्यन्धिदोत्तिव्यादीनामेच विशेषणम्।

## मनुः

्रपात्रभूतो हि यो विप्रः मतिग्रह्म पतिग्रहम् । असत्सु<sup>2</sup> विनिग्नुझीत तस्मे देयं न किश्चन ॥ सञ्चयं कुरुते यश्च मतिग्रह्म समन्ततः । धर्मार्थं नोप्युंक्ते यो न तं हि सुखमानयेत् ॥ 'असत्स्य' निविद्येष चतादिष् ।

### दक्षः

विधिहीने तथा पात्रे यो ददाति प्रतिग्रहम् । न केवलं हि तद्याति शेषमप्यत्र नदयति^ ॥

- 1 Udaipur text corrupt; text follows A. S. B. and I. O. generally; but A. S. B. has स्वासादिक्तिः विभागात् instead of स्वासादिक्तिक्विभागात्
- 2 A. S. B. and I. O., अवस्य विनेत्रुश्चेत; Udaipur Ms. reads wrongly अवस्यि न तुर्वात
- 3 A. S. B., अर्थ सम्बन्ते वस प्रतिष्ठश्च समन्ततः। प्रमार्थ नीपपुर्दे च न त तस्करमर्पनेत्। असला निपिदेश प्रवारित । An alternative reading in I. O. for the last clause is न त तपमन्पेनेत्
- 4 A. S. B., न केवले हि तद्यानमें घेषमध्यस्य महत्रति ।

ſ٦

#### यमः

अवतानाममन्त्राणां जातिमात्रोपजीविनाम् ।
नैपां प्रतिग्रहो देगो न शिला तारयेच्छिलाम् ॥
अपविद्धाग्निहोत्रस्य गुरोविंशियकारिणः ।
द्रविणं तैर्न दातव्यं सततं पापकर्मणः ॥
न प्रतिग्रहमहीन्त वृपलाध्यापका द्विजाः ।
शूद्रस्याऽध्यापनाद्विमः पतलात्र न संशयः॥

अत्र च व्रतमन्त्ररहितानां दाननिषेषो मन्त्रवद्गवादिः दानविशेषविषयः।

ं"मन्त्रपूर्णें" च यद्दानं अपात्राय प्रदीयते । ं दातुर्निकृन्तते हस्तं भोक्तुर्जिह्नां निकृन्तति" ॥

## इति शातातप्वचनात्।

"उपश्लवन्ति<sup>3</sup> दातारं गौरइवः काश्चनं क्षितिः। अश्रोचियस्य वित्रस्य हस्तं दृष्ट्वा निराकृतेः"॥

ें हित वसिष्ठवचनात् पुनः सद्विप्रविषयः, नपुनर्दानमाः अविषयः। अवाद्यणवाद्यणवुवादीनां दानमात्रस्य "सममः बाद्यणे दानं द्विगुणं बाद्यणवुवे" इत्यादिवाक्येदींशीतत्वात्।

<sup>1</sup> I. O., नेव for तेर्न

I. O., मन्त्रपूर्व

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., उपस्पित

<sup>4</sup> I. O., विषष्ठवाचनाम न धनदानमात्रविषयः

## व्यासः शातातपश्च प्रथमे

नप्रशौचे व्रतश्रप्रे विप्रे वेदविवर्जिते। रोदित्यन्नं दीयमानं किं मया दुष्कृतं कृतम्॥ शौचहीनाश्च ये विष्ठा न च यज्ञोपवीतीनः। हतं दत्तं तपस्तेषां नश्यत्यत्र न संशयः॥ जपरे वापितं बीजं यद्य भस्मित हुयते । कियाहीनेषु यद्त्तं 'वित्तनाशो विधीयते ॥ पस्तरे पतितं वीजं भिन्नभाण्डे च दोहनम् । भस्मन्यपि हुतं द्रव्यं <sup>2</sup>तद्वद्दानमसाधुषु ॥

#### यमः -

यस्तु विद्वयच्युतां वृत्तिमविङ्गेभ्यः प्रयच्छति । घोरायां भ्रूणहत्यायां पच्यते नाऽत्र संशयः॥

## मनुर्विष्णुश्च प्रथमे

न वार्यपि प्रयच्छेत वैडालवतिके द्विजे। न<sup>4</sup> यकव्रतिके पापे नाऽवेदविदि धर्मवित्<sup>5</sup>॥ शिष्टेष्वेतेषु° दत्तं हि विधिनोपार्जितं धनम्।

- 1 A. S. B. and I. O., त्रिप
- 2 Udaipur Ms. reads तरवज्ञाने समाप्तिप्र
- 3 A. S. B., यस्तु लिस्स्युचितां ग्रुत्तिमलिप्रिभ्यः प्रयच्छति I. O., यस्त निक्रियतां यृति हिंगेभ्यः सम्प्रयच्छति
- 4 A. S. B. and I. O., नरकप्रतिके वापे
- 5 A. S. B., कर्मविद
- 6 A. S. B., त्रिप्दपि

दातुर्भवत्यनर्थाय परत्राऽऽदातुरेव च ॥ यथा ह्रवेनौपलेन निमज्ञत्युदके नरः । दातृप्रतिग्रहीतारौ 'तथैवाऽज्ञौ निमज्जतः ॥

## मनुर्विष्णुश्र्व

धर्मवर्जी स्दा छुन्धः छाधिको लोकदाम्भिकः । वैडालव्रतिको ज्ञेयो हिंस्रः सर्वाभिसन्धकः ॥ यस्य धर्मध्वजो नित्यं वस्वर्गध्वज इवोन्छितः । प्रच्छन्नानि च पापानि वैडालं नाम तद्भतम् ॥ अरुपदृष्टिर्निष्कृतिकः स्वाधसाधनतत्परः । चाठो सिथ्याविनीतश्च व्यकवृत्तिधरो द्विजः ॥ य वक्वतिनो विमा य च मार्जारलिङ्गिनः । ते पतन्त्यन्धतामिस्ने तेन पापेन कर्मणा ॥

#### यमः

यः कारणं पुरस्कृत्य व्रतचर्यां निपेवते। पापं<sup>6</sup> व्रतेन प्रच्छाच वैडालं नाम तद्रतम्॥ अर्थं च विपुलं गृक्षं दत्वा लिङ्गं विवर्जयेत्।

3 A. S. B., HUVIN

<sup>1</sup> Udaipur Ms., तथा राजः

<sup>2</sup> A. S. B. and I. O., द्वितीयवर्जन

<sup>4</sup> A. S. B. and I. O., લપોદાંશ: નૈષ્ઠ તેવ:

А. S. В., पदमतपरी; І. О., बदमतपरी

<sup>6</sup> A. S. B. and I. O.

आश्रमान्तरितं वक्ष्ये' वैडालं नाम तद्गतम् ॥
प्रतिगृह्याऽऽश्रमं यस्तु स्थित्वा तत्र न तिष्ठति ।
आश्रमस्य विलोपेन वैडालं नाम तद्गतम् ॥
दत्वोदकेन कन्यां तु कृत्वा वैव प्रतिग्रहम् ।
कृतार्थां नार्थवान् यश्च वैडालं नाम तद्गतम् ।
यतीनामाश्रमं "मत्वा प्रणमेत हि यः पुनः ।
यतिधर्मविलोपेन वैडालं नाम तद्गतम् ॥

## दाने व्यासः

ब्रह्मचीर्षसमुत्पन्नो<sup>3</sup> मन्त्रसंस्कारवर्जितः । जातिमात्रोपजीवी तु न <sup>4</sup>भवेद्वाक्षणः स तु॥ गर्भोघानादिभिर्मुक्तः<sup>5</sup> तथोपनयनेन च। न कर्मकृत्र चाऽधीते<sup>6</sup> स भवेद्वाक्षणद्यवः॥

### स्मृतिः

अवती वैद्वयराजन्यी शृद्धशाञ्चाष्यणास्त्रयः। वेदवतविहीनश्च ज्ञासणो वासणवृद्यः<sup>7</sup>॥

- 1 L. O., रहेन्द्र for बस्ते
- 2 I. O., गला प्रविशेत and प्रत्यावभेतु
- 3 .A. S. B., मझबीत्रवसुत्वकी
- 4 A. S. B., भरेरमामाः व व
- 5 Udaipur Ms., 3% for 3%
- 6 Udaipur Ms. reads न पर्मश्च कृतिवे
- 7 I. O. omits this half verse.

### यमः'

यस्य वेदश्च वेदी च विन्छिद्येते त्रिप्रूपम्। स वै दुर्जाह्मणो जेयो यश्चैव वृप्छीपतिः॥

#### दक्षः

ध्तें वन्दिनि वमत्ते च कुवैचे कितवे शहे । भारचारणचौरेभ्यः दत्तं भवति निष्फलम्॥

### महाभारते

पङ्ग्वन्धवधिरा मूका व्याधिनोपहताश्च ये । भर्त्तव्यास्ते महाराज न तु देयः प्रतिग्रहः ॥

इति <sup>4</sup>भद्दहृदयधरात्मजमहासान्धिवग्रहिकभट्ट<sup>श्रील</sup> क्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरी दानकाण्डे पात्रापाद्यनिरूपणपर्व्य ॥

I I. O. cites 44: here.

<sup>2</sup> A. S. B. and I. O., ममे, and पुनेत; Udaipur Mireads महोत्रे

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., चारचारण

<sup>4</sup> I. O. and A. S. B.

# अथ महादानानि

#### तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवश्यामि महादानानुकीर्त्तनम् । दानधर्मेंऽपि व्यत्योक्तं विष्णुना प्रभविष्णुना ॥ सर्वपापक्षयकरं नृणां दुस्खप्ननादानम् । यत्तु पोडद्याधा प्रोक्तं वासुदेवेन भूतले ॥ पुण्यं पवित्रमायुष्यं सर्वेपापहरं शुभम् । पुजितं देवताभिश्च ब्रह्मविष्णुशिवादिभिः॥ आद्यं तु सर्वेदानानां तुलापुरुपसंज्ञकम्<sup>3</sup> । हिरण्यगर्भदानं च ब्रह्माण्डं तदनन्तरम्॥ कल्पपादपदानं च गोसहस्ं तु पश्चमम्। हिरण्यकामधेनुश्च हिरण्याइवस्तथैव च। हिरण्याद्वरथस्तद्वद्वेमहस्तिरथस्तथा ॥ पञ्चलाङ्गलकं तद्वद्वरादानं तथैव च । द्वादशं विश्वचर्कं च^ ततः कल्पलतात्मकम् ॥ सप्तसागरदानं च रत्नघेनुस्तथैव च। महाभूतघटस्तद्वत् घोडदाः परिकीर्तितः ॥

<sup>1</sup> Ānandāśrama edn., 1907, p. 557

<sup>2</sup> A. S. B., यझोक्तम्

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., वंशिवम्

<sup>4</sup> व for च in printed मतस्यपुराण

तथा'

यस्माद्विघ्नसहस्रेण महादानानि सर्वदा । रक्षन्ति देवताः सर्वा एकैकमपि मृतले॥ एषामन्यतमं क्रर्याद्वासुदेवप्रसादतः। न राक्यमन्यथा कर्त्तुमपि शक्षेण भूतले॥ तस्मादाराध्य गोविन्दम्रमापतिविनायकौ । महादानमलं ऋर्याद्विषेश्वैवाऽनुमोदितः॥

#### **ਜ**धਾ

अयने विपुवे पुण्ये व्यतीपाते दिनक्षये। युगादिपूपरागेषु तथा मन्वन्तरादिषु ॥ संकान्तौ वैधृतिदिने चतुर्दश्यष्टमीपु च। सितपश्चदशी <sup>3</sup>सर्वी द्वादशीष्वप्रकासु च॥ यात्रोत्सवविवाहेषु दुस्त्वमेऽद्भतदर्शने। द्रव्यव्राह्मणलाभे च श्रद्धा वा यत्र जायते ॥ तीर्थे चाऽऽयतने गोप्ठे कुपारामसरित्सु वा<sup>5</sup>। गृहे वाज्य वने वाडपि तहागे रुचिरे तथा ॥ महादानानि देयानि संसारभयभीहणा।

<sup>1</sup> Omitted by I. O.

<sup>2</sup> A. S. B. and I. O., सकेन ; Udaipur Ms. has एंडे. perhaps for speed. The printed book confirms us

<sup>3</sup> मत्स्य. प्र. p. 558 has पर्व for धर्वा

<sup>4</sup> A. S. B. and I. O., बहोत्तव so also printed text

<sup>5</sup> I, O., च for वा

अनित्यं जीवितं धस्माद्वसु चाऽतीव चश्चरुम् ॥ केशेष्विव गृहीतस्तु मृत्युना धर्ममाचरेत् ।

### तत्र तुलापुरुषदानविधिः (१)

पुण्यादितिथिमासाय<sup>2</sup> कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् ॥ पोडशारिक्षमात्रं<sup>3</sup> तु दश द्वादश वा करान् । मण्डपं कारयेद् "विद्वान् चतुर्भद्वाननं बुधः ॥

'कृत्वा ब्राह्मणवाचनं' ब्राह्मणान् पुण्याहस्वस्तिवृद्धिश-व्वान् ॐकारपूर्वकान् त्रिर्वाचित्वा, क्षत्रियादिस्तु यज-मानो निरोङ्कारान् स्वस्त्यादिशन्दान् वाचयेत्।

"पुण्याहवाचनं देवे ब्राह्मणस्य विधीयते.। एतदेव निरोद्धारं <sup>ड</sup>कुर्यात् क्षत्रियवैश्ययोः"॥

इति यमवचनात्। 'कर'श्रात्र कफोण्युपक्रमो मध्याङ्गुल्य-प्रपर्यन्तः। "मध्याङ्गुर्छाक्ष्रेरयोर्भध्यप्रामाणिकः कर" इत्य-द्वजीसंयुक्तस्मरणात्। 'चतुर्भद्राननं' चत्वारि भद्राणि आननानि यस्य सः।

- 1 A. S. B. and I. O., जीवित, but Udaipur Ms. has जीवने
- 2 I.O., पुज्यो विधिनपासाय
- 3 I. O., पोबसारिक्सार्थ तुः but Udaipur Ms. bas पोबसार-स्मित्रमार्थ त
  - 4 L O., धोमान् चतुर्भशतकं बुधः
  - 5 I. O., মুনাব্
  - 6 A. S. B. and I. O., interpolate tipesife grufe

तथा<sup>1</sup>

सप्तहस्ता भवेद्वेदिः मध्ये पश्च कराश्रया। तन्मध्ये तोरणं क्रयीत सारदारुमयं शुभम्॥ कुर्यात् कुण्डानि चत्वारि चतुर्दिक्षु विचक्षणः।

( नमो भगवते वासदेवायेति पूरणम्<sup>2</sup>)

<sup>3</sup>सुमेखलायोनियुतानि सम्यक्⁴ सम्प्रणेकस्भानि महासनानि । सुताम्रपात्रद्वयसंयुतानि सुयज्ञपात्राणि सुविष्टराणि ॥ हस्तप्रमाणानि तिलाज्यधूप-पुष्पोपहाराणि सुद्योभनानि । पूर्वोत्तरे हस्तमिताऽध वेदी ग्रहादिदेवेश्वरपूजनाय<sup>6</sup> ॥

<sup>74</sup>म्रहादि<sup>1</sup>इत्यादिशान्दोपात्ताश्चैते अधिदेवता ईश्वरा दयः, प्रत्यधिदेवताः अग्न्यादयो, <sup>®</sup>विनायकशुक्रवाद्वाकाः

<sup>1</sup> सरस्य. पु. p. 558

<sup>2</sup> Line omitted by A. S. B. and I. O.

<sup>3</sup> मतस्य, पु. p. 558 has समेखल

<sup>4</sup> महत्व. पु. प्रयोत् ; A. S. B. and I. O. have वत्र

<sup>5</sup> A. S. B. and I. O. इंस्तिमिता च

<sup>6</sup> Udaipur Ms. reads पजनानि

<sup>7.</sup> The entire passage in Udaipur Ms. is corrupt and is restored above.

<sup>8</sup> A. S. B. and L. O., दर्गवाप्ता

शाश्च अदिवनौ च मत्स्यपुराणे एव ग्रहयज्ञोक्ता बोद्धव्याः।

'अर्चार्चनं' प्रतिमाप्जनम् । 'तत्रैव' प्रहवेद्याम् । 'लोन केदावणीः' लोकपालसद्यणीः पीतरक्तकृष्णनीलाञ्जनिभाः द्वेतकृष्णहरितदावलाः' । 'पताकाः' पूर्वदिदिश्च ऐद्यान्यान्तासु पथासंख्यं कार्या इत्यर्थः। 'किङ्किणिका' क्षुद्रघण्टिका।

> द्वारेषु कार्याणि च तोरणानि चत्वार्येषि क्षीरिवनस्पतीनाम् ।

अश्यत्थोदुम्यरहक्षन्यग्रोधानां पूर्वपश्चिमदक्षिणोत्तरद्वा-रेषु यथाक्रमं तोरणानि कुर्यात्।

> द्वारेषु कुम्भद्वयमत्र कार्यं सूरगन्धधूपाम्यररत्नयुक्तम् । <sup>8</sup>शाकेक्षुदीचन्दनदेचदार-श्रीपणीयिल्यप्रियकाञ्जनानाम्<sup>8</sup>॥

- 1 अत्राचनमिति मुदितमास्यपुराने पृष्टे. 558
- . 3 मत्त्व. д. р. 558
  - 3 I. O., सबनी: for शबकाः
  - 1 मतस्य. इ. p. 558
  - 5 मास्य. पु. p. 558 Ibid, बालेहरी
  - 6 Ibid, बाबनोई the reading of L O. ;

स्तम्भद्वयं हस्त्युगावखातं कृत्वा 'ऋजुं पश्चकरोच्छितं च<sup>2</sup>। तदन्तरं हस्तचत्रष्टयं स्यात् अधोत्तराङ्गं च तदीयमेव ॥

'स्रीपर्णी' गम्भारी । 'प्रियको' बीजपूरकः" । 'उत्तराङ्गें स्तम्भद्वयोपरिकाष्टम् । 'तदीयं' स्तम्भसजातीयं काष्टमपर्।

तदङ्कजातिश्च तुलाऽवलम्ब्या<sup>4</sup> हैमेन<sup>5</sup> मध्ये पुरुषेण युक्ता । दैध्येण सा हस्तचतुष्टयं स्यात् पृथुत्वमस्यास्तु<sup>®</sup> दशाङ्गलानि ॥

'पुरुषेण' विष्णुना तत्प्रतिमयेत्यर्थः । 'दशाङ्घली' त्यत्र<sup>7</sup> अङ्गुलिमानं तु छन्दोगपरिशिष्टोक्तम्—

"अङ्गुष्टाङ्गुलिमानं तु यत्र यत्रोपदिइयते । तत्र तत्र बृहत्पर्वेग्रन्थिभर्रुक्षयेत्सदा"॥ सुवर्णपद्दाभरणा च कार्या

सलोहपाशद्वयराङ्खलाभिः।

- 2 A. S. B. and I. O., but Udaipur Ms. reads Kal भुजान्तक्षरणस्यितव
- 3 I.O., জীবক
- . 4 A. S. B. and I. O., समानजातिथ
  - 5 I. O., हेमेन युक्त पुरुषेण मध्ये
  - 6 Udaipur Ms., अन्यन्तु
  - 7 Udaipur Ms. reads. दशाहलादत्यर्थे न्यष्टलमार्न

युता सुवर्णेन च रत्नमाला-विनूपिता माल्यविलेपनाभ्याम्॥

'सलोहपाराद्वपशृङ्खलाभि' '( धुनिति ) सुवर्णधारणा-र्थं ( पुरुषधारणार्थं च ) फलकधारिणीमिलीहपाराद्वया-वलम्यितशृङ्खलाभिर्युता कार्येत्यर्थः ।

चकं लिखेद्वारिजगर्भयुक्तं
नानारजोभिर्मुवि पुष्पकीणम् ॥
वितानकं चोपिर पश्चवर्णं
संस्थापयेत् पुष्पवने सक्तोभम् ॥
अर्थाद्वजो वेदिवदश्च कार्त्याः
स्वरूपवेपान्वयक्तील्युक्ताः ।
विधानदक्षाः पटवोऽनुक्लाः
ये चाऽऽर्यदक्षाप्रभवा द्विजेन्द्राः ॥
गुरुश्च वेदान्तविदार्यदेशः
समुद्भवः शीलकुलाभिरूपः ।
कार्यः पुराणाभिरतोऽतिदक्षः
प्रस्तरामभीरसरस्वतीकः॥

<sup>1</sup> I. O. Supplies words in brackets

<sup>2</sup> महस्य. g. p. 558

<sup>3</sup> A. B. B. and I. O., पुणक्लोक्योमम

<sup>4</sup> Udaipur Ms., अध्यविनो

<sup>5</sup> Udaipur Ms., वेशद्वयशीलयुकाः

<sup>6</sup> Udaipur Ms., दिनेन्यः

<sup>7</sup> Udaipur Ms., घोमनश्चित्रक

सिताम्बरः कुण्डल्हेमसूत्रः
केयूरकण्ठाभरणाभिरामः।
पूर्वेण ऋग्वेदविदौ भवेतां
यजुर्विदौ दक्षिणतश्च कार्योः॥
स्थाप्यौ द्विजी सामविदौ च पश्चादाधर्वणावुत्तरतश्च कार्योः।
विनायकादिग्रह्लोकपालवस्वप्रकादिग्यमहृद्गणानाम्'॥
ब्रह्मान्युतेशार्कवनस्पतीनां
स्वमन्त्रतो होमचतुष्ट्यं स्यात्।
जप्यानि सुक्तानि तथैव वैषां
अनुक्रमेणैव यथाऽनुरूपम्॥

'वस्वष्टके'ति वस्वष्टकशब्देन वसूनामष्टानां मिल्हितार्गं वेचतात्वम् । 'स्वमन्त्रतः' स्वस्वमन्त्रवेदैः (वेदमन्त्रैः)। 'होमचतुष्टयमिति' वेदचतुष्टयसाध्यत्वाद्धोमानां चतुर्द्वम् 'जप्यानि' ऋत्विगिमरिति शेषः । 'एषो' होमदेवानाम्।

> होमावसाने कृतत्तृर्थेनावो गुरुर्धहीत्वा बलिपुष्पपूपात् । आवाहयेह्वोकपतीत् कमेण मन्त्रेरमीभिर्यजमानयुक्तः ॥ एखेहि सर्वोमरसिद्धसाध्यै-रमिप्टुतो बज्रधरामरेश ।

<sup>1</sup> Udaipur text corrupt; restored from I. O. and A. S. E.

संवीज्यमानोऽप्सरसां गणेन रक्षाऽध्वरं नो भगवन्नमस्ते॥

#### ॐइन्द्राय नमः

एकेहि सर्वामरहञ्यवाह सुनिप्रवीरैरभितोऽभिज्रष्ट । तेजोवलाल्लोकगणेन' सार्द्धं ममाऽध्वरं रक्ष कवे नमस्ते ॥

### ॐ अग्नये नमः

एक्षेहि वैवस्वत धर्मराज सर्वामरेरचिंत <sup>ट</sup>धर्ममूर्ते । ग्रुभाग्रुभानन्दशुचामधीश शिवाय<sup>3</sup> नः पाहि मर्ख नमस्ते ॥

#### ॐ यसाय नमः

प्होहि रक्षोगणनोयकस्त्वं विद्यालवेतालपिद्याचसङ्घैः। ममाञ्च्यं पाहि ⁴द्युभादिनाथ लोकेदवरस्त्वं भगवन्नमस्ते॥

मत्स्य. पु. p. 559 तेजस्विना

<sup>2</sup> मत्स्व. पु. p. 559 दिव्यमूर्ते

<sup>3</sup> I.O., शुभाय

<sup>4</sup> A. S. B. I. O. and मस्त्य. पु. p. 559 श्रमहिनाय; Udaipur Ms. has विशायनाय

## ॐ निर्ऋतये नमः

एखेहि यादोगणवारिधीनां गणेन पर्जन्य सहाडप्सरोभिः। विद्याधरेन्द्रामरगीयमान पाहि त्वमस्मान् भगवन्नमस्ते॥

### ॐ वरुणाय नमः

एखेहि यज्ञे मम रक्षणाय मृगाधिरूढः सहसिद्धसङ्घैः। प्राणाधिपः <sup>1</sup>कालकवेः सहाय यहाण पूजां भगवन्नमस्ते॥ .

## ॐ वायवे नमः

एखेहि पक्षेत्रवर यज्ञरक्षां<sup>2</sup> विधत्स्व नक्षत्रगणेन सार्धम्। सर्वोपधीभिः पितृभिस्सहैव यहाण पूर्जा भगवन्नमस्ते॥

## ॐ सोमाय नमः

एषोहि विश्वेश्वर निस्नशूल-कंपालखद्वाङ्गधरेण सार्द्धम् । लोकेश भूतेश्वर यज्ञसिष्यै यहाण पूजां भगवद्ममस्ते॥

1 मतन, g. p. 559 बाजहरे: बहान, which is A.S.B. realist.

<sup>2</sup> Udaipur Ms. has to tut

### ॐ ईजानाय नमः

एहोडि पातालधराधरेन्द्र नागाङनाकिन्नरगीयमान । यक्षोरगेन्द्रामरलोकसार्द्ध-मनस्त रक्षाऽध्वरमस्मदीयम् ॥

1,4

હર

#### ॐ अनत्नाच नद्यः

एहोडि 'विद्याधिपते सरेन्द्र लोकेन सार्ट पितदेवताभिः। सर्वस्य धाताऽस्यामितप्रभाव विज्ञाऽध्वरं सः <sup>2</sup>सतनं ज्ञिवाय ॥

ॐ बहाती चराः।

त्रैलोक्ये यानि भृतानि स्थावराणि चराणि च । त्रसविष्णुदावैः सार्द्धं रक्षां क्ववेन्त् तानि मे ॥ देवदानवगन्धर्वा यक्षराक्षसपद्मगाः । ऋपयो <sup>उ</sup>म्रनयो गावो देवमातर एव च ॥ एते ममाऽध्वरे रक्षां प्रकुर्वन्तु सुदाऽन्विताः। इत्याबाह्य सुरान्दचाहत्विग्भ्यो हेमभूषणम् ॥ क्रण्डटानि च सत्राणि हैमानि कटकानि च। अथाऽङ्गलीपवित्राणि वासांसि शयनानि च ॥

1 मतस्य. पु. p. 559 विस्वाधिपते मुनीन्द

<sup>🔉</sup> मत्स्य. g. p. 559 भगवधमस्ते 3 मरस्य. प्र. p. 559 मदनो

द्विगुणं 'गुरवे दयाद्भूपणाच्छादनादिकम्। जपेयुः शान्तिकाध्यायं जापकास्सर्वतो दिशम्॥ इति।

'शान्तिकाध्यायः' "शं न इन्द्राग्नी भवता"मित्याः द्विकः। जापकाश्चाऽष्टौ कत्तीव्याः। मत्स्यपुराण एव तडागाः यत्सर्गे—

अष्टौ तु जापकाः कार्या वेदवेदाङ्गपारगाः । इति वचनात् ।

तचोपिताश्च ते सर्वे कृत्वैवमधिवासनम् ॥ आदावन्ते च मध्ये च कुर्याद्वाह्मणवाचनम् । ततो मङ्गलशब्देन स्नापितो वेदपुङ्गवैः॥

त्रिः प्रदक्षिणमाष्ट्रत्य गृहीतकुसुमाञ्जलिः । शुक्काम्यरघरोः भूत्वा तां वेतुलामनुवर्त्तपेत् ॥ नमस्ते सर्वदेवानां शक्तिस्त्वं सत्यमाश्रिता । साक्षीभृता जगद्धात्री निर्मिता विश्वयोनिना ॥ एकतः सर्वसत्यानि सत्यादतशतानि च । पर्माधर्मकृतां मध्ये स्थापिताऽसि जगदिते ॥ त्वं तुले सर्वभृतानां प्रमाणिमह कीर्त्तिता । मां तोल्यन्ती संसारादुद्वस्य नमोञ्सुते ॥

<sup>1</sup> A. S. B. and I. O. as well as मत्त्व. इ. p. 559 hard

<sup>2</sup> A. S. B. and 4154. g. p. 560 cantental)

<sup>3</sup> A. S. B. अनुमन्त्रपेद ; मृत्स्व. g. p. 500 अनिमन्त्रवे र ,

<sup>4</sup> A. S. B. and L. O.

योऽसी तत्वाधिपो देवः प्ररुपः पश्चविंदाकः। सं एपोऽधिष्ठितो देवि त्विय तस्मान्नमो नमः॥ नमो नमस्ते गोविन्द तुलापुरुपसंज्ञक । त्वं हरे तारयस्वाऽस्मानस्मात् संसारसागरात्<sup>2</sup> ॥ पुण्यं कालं समासाद्य कृत्वा चैवाऽधिवासनम् । पुनः प्रदक्षिणं कृत्वा तुलां तामारहेद्वुधः ॥ स चर्मकवचोपेतः" सर्वीभरणभूषितः। धर्मराजमथाऽऽदाय हैमसुत्रेण संयुतम् ॥ कराभ्यां बद्धमुष्टिभ्यामास्ते पश्यन् हरेर्मुखम् । .ततोऽपरे तुलाभागे न्यसेयुः द्विजपुङ्गवाः ॥ <sup>,</sup> समादभ्यधिकं<sup>6</sup> यावत् काश्चनं चाऽतिनिर्मेलम् । पुष्टिकामस्तु क्ववींत भूमिसंस्थं नरेइवरः॥ क्षणमात्रं ततः स्थित्वा पुनरेवसुदीरयेत्। नमस्ते सर्वभूतानां <sup>7</sup>दाक्तिभूते सनातनि ॥ पितामहेन देवि त्वं निर्मिता परमेष्ठिना i त्वया धृतं जगत्सर्वं "यहिःस्थावरजङ्गमम्॥

<sup>1</sup> मतस्य. पु. p. 560 स एको

<sup>2</sup> Ibid. संसारकर्रमात

<sup>3</sup> Ibid, आरोह्येद्वधः

<sup>4</sup> A. S. B., I. O., and म. पु. p. 560 सखर्गचर्मकवचः

<sup>5</sup> supplied by A. S. B. and I. O.

<sup>6</sup> I.O., मांसस्वारक

<sup>7</sup> A. S. B. and मतस्य. g. p. 560 साहिम्ते

<sup>8</sup> मतस्य. पु. p. 560 तुले for बहिः

सर्वमृतात्मभृतस्थे नमस्ते 'विद्वकारिणि । ततोऽवतीर्य ग्रावे "पूर्वमर्थ निवेदयेत् ॥ ऋत्विगभ्योऽपरमर्द्धं च दचादुदकपूर्वक्रम् । ग्रावे ग्रामरल्लानि ऋत्विगभ्यक्ष निवेदयेत् ॥ प्राप्य तेषामनुक्कां च तथाऽन्येभ्योऽपि च दापयेत्। दीनानाथविदिष्टान् हि पूजयेद्वाल्ल्णैः सह॥

अर्थं गुरुवे अर्थं ऋत्विरभ्यो देयमिति समस्ततुराः
पुरुषद्रच्यदानमित्येकः पक्षः । तेभ्यो प्रामरत्नादीनि दत्वा
तदाज्ञयाऽन्येभ्योऽपि दयात् इत्यपरः पक्षः । दीनान्।
विशिष्टेभ्यो देयमित्यपरः पक्षः । 'विदिष्टाः' अत्राक्षणाः
अपि पितृमातृशुश्रृयादिगुणयुक्ताः ।

न चिरं<sup>7</sup> धारयेदेहे सुवर्ण प्रोक्षितं वुधः। तिछेद्भयावहं यस्माच्छोकच्याधिकरं नृणाम्॥ क्षीघं परस्वीकरणाच्छ्रेयः प्राप्नोति पुष्कछम्।

<sup>1</sup> I.O., विद्वधारिणि

<sup>2</sup> I. O., पूर्वनदे; Udnipur Ms. reads पूर्ववच्य

<sup>3</sup> I. O. and A. S. B. supply this verse.

<sup>4</sup> सतस्य. पु. p. 560 विशिष्टादीन्

<sup>5</sup> A. S. B., तद्त्रत्या

<sup>6</sup> I. O. used to correct text

<sup>7</sup> मास्य. पु. p. 560 पार्यदेहे

अनेन विधिना यस्तु तुलापुरूपमाचरेत्॥ प्रतिलोकाधिपस्थाने प्रतिमन्वन्तरं 'व्रजेत्। विमानेनाऽर्कवर्णेन किङ्किणीजालमालिना॥ पूचमानोऽप्सरोभिश्च ततो विष्णुपुरं व्रजेत्। कल्पकोटिशानं यावत् तस्मिन् लोके समोदते॥

कर्मक्षयादिह पुनर्श्वेव राजराजो भूपालमौलिमणिरख्वितपादपीटः । श्रद्धान्वितो भवति यज्ञसहस्रयाजी वीप्तप्रतापजितसर्वमहीपलोकः ॥ यो दीयमानमपि पदयति मॅक्सियुक्तः कालान्तरे स्मरति वाचयतीह लोके । यो वा श्रुणोति पठतीन्द्रसमानरूपः प्राप्नोति थाम स पुरन्दरदेवजुष्टम् ॥

इति तुलापुरुपदानविधिः।

अथ हिरण्यगर्भदानविधिः (२)

तत्र मत्स्यपुराणे⁴

अथाऽतः सम्पवध्यामि महादानमञ्जतमम्।

<sup>1</sup> Ibid, वसेत्

<sup>2 &</sup>quot;A. S. B. and a. g. p. 560 aglad

<sup>3</sup> Udaipur पारकीरः

<sup>4</sup> मतस्य. पु. अध्याय 275. р. 560

नाम्ना हिरण्यम्भीष्यं महापातकनाशन्मं ।
पुण्यं दिनं समासाय तुलापुरुपदानवत् ॥
क्रित्वद्मण्डलसम्भारभूपणाच्छादनादिकम् ।
क्रुयादुपोपितस्तद्बल्लोकेशावाहनं जुमः ॥
पुण्याह्वाचनं कृत्वाःततः कृत्वाऽिषवासनम् ।
झासण्यानयेत् "कुण्डं तपनीयम्यं द्युभम् ॥
झासप्तत्पकुलोच्छ्रायहेमण्डक्षणभीवत् ।
विभागहीनविस्तारं मशस्तसुरुजाकृति ॥
दशास्त्राणि सरस्नानि दानसूची तथैव च ।
हमनालं सपिटकं वहिरादित्यसंगुतम् ॥

... 'तपनीयमयं' सुवर्णमयम्। 'शिभागहीनविस्तारं' अष्ट-ःचत्वारिंदादङ्गलविस्तारम् । 'यहिरादित्यसंयुतं' होमकुण्डा-द्वहिरादित्यसंयुतम् । एतत्सर्वं पाइवेतः स्थापपेतित्यर्थः' । तथेवाऽऽवरणं नाभेरुपवीतं च काञ्चनम् ॥ पाइवेतः स्थापपेद्धीमान् हेमदण्डं कमण्डलुम् । पद्माकारं पिधानं स्थात्समन्तादङ्गलाधिकम् ॥

मुक्तावळीसमोपेतं पद्मरागसमन्वितम् ।

I. O., ब्राह्मणैविन्यसेक्

<sup>2</sup> सत्स्य. वु. р. 560 कुम्सम्

<sup>3</sup> I. O. Supplies this clause

<sup>4</sup> I. O. and म. प्र. p. 560 यहत् for धीमान्
5 Udaipur Ms. reads विधानं for विधानं

<sup>6</sup> Udaipur Ms. दलन्वितम्

दानकाण्डे हिरण्यगर्भदानविधिः

तिलद्वीणोपरिगतं वेदीमध्ये ततोऽर्चयेत्॥

'द्रोणः' घान्यपर्वते वश्यमाणः।

ततो मङ्गलश्चित्रं , ब्रह्मघोपरवेण च। सर्वोषध्युदक्तनानस्नापितो वेदपुद्भवैः॥ शुक्रमाल्याम्बरधरः सर्वाभरणभूषितः । इममुचारथेन्मन्त्रं गृहीतकुसुमाञ्जलिः॥ 'नमो हिरण्यगंभीय हिरण्यकवचाय च । सप्तलोकसुराध्यक्ष जगद्धात्रे नमो नमः॥ भूल्लोकपुमुखा लोकास्तव गर्भे व्यवस्थिताः। ब्रह्मादयस्तथा देवा नमस्ते विश्वधारिणे ॥ . नमस्ते भुवनाधार नमस्ते भुवनाश्रय । नमो हिरण्यगर्भाय 'गर्भे यस्य पितामहः॥ यतस्त्वमेत्र भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः। तस्मान्मामुद्धरा<sup>ऽ</sup>शेषदुःखसंसारसागरात्'॥ एवमामन्त्र्य <sup>2</sup>तन्मध्यमाविद्याऽऽस्त उदङ्मुखः । मुष्टिभ्यां सम्परियृह्य धर्मराजचतुर्मुखौ ॥ जानुमध्ये शिरः कृत्वा तिष्ठेदुङ्वासपश्चकम् । गर्भाधानं पुंसवनं सीमन्तोन्नयनं तथा ॥ कुर्युहिरण्यगर्भस्य ततस्ते द्विजयुङ्गवाः। गीतमङ्गलघोषेण गुरुस्त्थापयेत्ततः॥

<sup>1</sup> I.O., सर्वस्यान्तं for गर्ने यस्य 2\*I.O., मध्यादाविस्य ्रू

जातकर्मादिकां। कुर्युः। कियाः पोडदा चाऽपराः । स्व्यादिकं च ग्ररवे 'दत्वा मन्त्रमिमं जपेत् ॥ 'नमो हिरण्यगर्भाय विद्वगर्भाय वे नमः। चराचरस्य जगतो गृहभूताय वे नमः॥ मात्राऽहं विताः एवं मर्त्यधर्मा नरोत्तमः । त्वद्वभीसम्भवादेव दिव्यदेहो भवाम्पहम्'॥ चर्तुभिः कठदौर्भुयस्ततस्ते द्विज्युङ्गवाः। स्लानं कुर्युः सस्राङ्गाः सर्वाभरणमृतिताः॥

'सानं कुर्युः' यजमानस्येति शेषः।

'देवस्यत्वे'ति मन्त्रेण स्थितस्य कनकासने । ''अद्य जातस्य तेऽङ्गानि अभिषिच्यामहे वयम्॥ दिव्येन तेन वपुषा चिरङ्गीव सुखीः भव'। ततो हिरण्यगर्भं तं तेभ्यो दयाद्विचक्षणः॥ ते पूज्याः सर्वभावेन वहवो वा तदाज्ञ्या। तत्रोपकरणं सर्व गुरवे विनिवेदयेत्॥ पादुकोषानहच्छत्रचामरासनभाजनम्। ग्रामं च विषयं वाऽषि यदन्यदिष तद्भवेत्॥

'विषयो' ग्रामसमृहः । 'अन्यत्' रतादि । अनेन विधिना यस्तु पुण्येऽहनि निवेदयेत ।

<sup>1</sup> मतस्य. g. p. 561 द्यात्

<sup>2</sup> मत्स्य. g. p. 56I यथाई

<sup>3</sup> I. O., मत्र्येलोके नरोत्तमः

हिरण्यगर्भदानं स ब्रह्मलोके महीयते ॥
पुरेषु लोकपालानां प्रतिमन्वन्तरं वसेत् ।
कल्पकोदिशतं यावत् ब्रह्मलोके महीयते ॥
कलिकल्वपिवसुक्तः पूजितस्सिद्धसाध्यैः
अमरचमरमालावीज्यमानोऽष्सरोभिः ।
पितृशतमथ वन्धून् पुत्रपौत्रप्रपौत्रान्
अपि.नरकिनमग्रांस्तारयेदेक एव ॥
इति पठति य इत्थं यः शृणोतीह सम्यक्
मधुरिपुरिव लोके पूज्यते सोऽपि सिद्धैः ।
मतिमंपि च जनानां यो ददाति प्रियार्थं
विवुधपतिजनानां नायकः स्यादमोघम् ॥

इति हिरण्यगर्भदानविधिः॥

अथ ब्रह्माण्डदानम्(३)

### तन्त्र मत्स्यपुराणे

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि व्वव्याण्डं विधिपूर्वकम् । यत् श्रेष्टं सर्वदानानां महापातकनाशनम् ॥ पुण्यं दिनमधाऽऽसाच तुलापुरुपदानवत् । ऋत्विद्धण्डपसम्भारमूपणाच्छादनादिकम् ॥ स्रोकेशावाहनं तद्वदिषवासनकं तथा ।

<sup>1 ≈ 276.</sup> pp. 562 ff

मत्स्य. पु. p. 563 ब्रह्माण्डविधिमृत्तमम्

कुर्पार्द्वभारत्वाद्द्वभारहसाव शक्तितः॥
कलशद्वयसंयुक्तं ब्रह्माण्डं काञ्चनं वुधः।
दिग्गजाष्टकसंयुक्तं पहुंदाङ्गसमन्वितम्'॥
लोकपालाष्टकापेतं मध्यस्थितचतुर्धुकम्।
दिवाच्युतार्कदिशस्यं उमालक्ष्मीसमन्वितम्॥
वस्वादित्यमरुद्दभमहारलसमन्वितम्॥
वितत्तेरङ्गलशतं यावदायामविस्तरम्॥

'महारल्लानि'पद्मरागादीनि । 'वितस्तेरङ्गुल्हातं यावत्' द्वादशाङ्गुलमारभ्याञ्ज्ञुल्हातं यावत् शक्त्यनुसारेण कार्यन् मित्यर्थः।

कौरोयवस्रसंवीतं तिलद्रोणोपिर न्यसेत्। तपाडष्टादश धान्यानि समन्तात्परिकंल्पयेत्॥ पूर्वेणाऽनन्तशयनं मशुद्धं पूर्वदक्षिणे। मकृति दक्षिणे देशे सङ्कर्पणमतः परम्॥ पश्चिमे चतुरो वेदान् अनिस्हमतः परम्।

'अनन्तशयनः' शेपशायी। 'मकृतिः' देवी । <sup>उ</sup>वेदम्-र्त्तयो मृतघटे वक्ष्यन्ते ।

अग्निमुत्तरतो हैमं वासुदेवमतः परम्।

- 1 I. O. Omits this verse
- 2 I.O., धेपस्प
- 3 A. S. B., देवनूर्वनः

समन्ताद्गडपीठस्थान्' अर्पयेत्<sup>2'</sup>काश्चनान् बुधः ॥ स्यापयेद्वस्त्रसंवीतान् पूर्णक्रम्भान् दशैव तु । दशैव धेनवो देयाः सहेमाम्बरदोहनाः ॥ पादुकोपानहच्छत्रचामरासनदर्पणैः। भक्ष्यभोज्यान्नदीपेक्षफलमाल्यानुलेपनैः॥ होमाधिवासनान्ते च स्नापितो वेदपुङ्गवैः। इमसुचारयेन्मन्त्रं दिक्कृत्वाऽथ प्रदक्षिणम् ॥ 'नमोऽस्तु विरुवेरवर विरुवधाम जगत्मविञ्जे अगवन्नमस्ते । सप्तार्चिलोकामरभूतलेदा<sup>4</sup>-गर्भेण सार्द्धं वितराऽभिरक्षाम् ॥ ये दुःखितास्ते सुखिनो भवन्त प्रयान्तु<sup>5</sup> पापानि चराचराणाम् । त्वद्दानशस्त्राहतपातकानां<sup>6</sup> ब्रह्माण्डदोषाः<sup>7</sup> प्रलयं बजन्तु'॥ एवं प्रणस्याऽमरविइवगर्भ दचादद्विजेभ्यो <sup>9</sup>दद्याधा विभज्य ।

<sup>1</sup> I. O., समन्तात् कुण्डमध्यस्थान्

<sup>2</sup> I. O., अर्चेयेत्; so also म. पु. p. 562

<sup>3</sup> I. O. and मत्त्य. पु. p. 562 जगत्सवित्रे Udaipur जगत्पवित्रे

I. O., सप्ताधिलोक: म. प्र. p. 562 सप्तर्थिलोकामर

<sup>5</sup> I.O., नहयन्तु

<sup>6</sup> I.O., त्वज्ञान

<sup>7</sup> I. O., ब्रह्माण्डदानात् and प्रमान्त

<sup>8</sup> Udaipur Ms. शतथा

भागद्वयं तत्र गुरोः पक्तन्य समं भजेत्' शोपमतः क्रमेण ॥ स्वल्पे च देये गुरुरेक एव² क्रपीदधैकामिविधानगुष्त्या । स एव सम्पूज्यतमोऽल्पवित्तैः³ प्रधोक्तवस्त्राभरणाटिकेन⁴॥

इत्यं य एतदिखलं पुरुषोऽत्र क्रुपोद् व्रह्माण्डदानमधिगम्य महद्विमानम् । निर्द्धृतकस्मपततः सहसा हुरारेः आनन्दकृत्यदशुपेति सहाऽप्सरोभिः ॥ सन्तारपेत्पितृपितामह्पुत्रपीत्र-बन्धुप्रियातिथिकलत्रदाताष्टकं सः । व्रह्माण्डदानदाकलीकृतपातकीय-मानन्दपेच जननीकुलमप्यदोपम् ॥ इति पठति श्रुणोति वा य एतत् सुरभवनेषु गृहेषु धार्मिकाणाम् ।

<sup>1</sup> I.O., सर्ग भवेत्

<sup>2</sup> A. S. B. and I. S. O., स्वल्पे च देवे गुक्रेक एव but Udaipur Ms. reads स्वल्पेव हैमगुक्तः

<sup>3</sup> I.O., तमात्मविद्धिः

<sup>4</sup> I. O. and A. S. B., यथार्थ; म. पु. यथोक

<sup>5</sup> I. O., कल्मपतनुः सहसा; Udaipur Ms. कल्मपनिश्रद्धतने

<sup>6</sup> Udaipur Ms. शतावर्क

मतिमपि च ददाति मोदतेऽसौ अमरपतेर्भवने सहाऽप्सरोभिः'॥

इति ब्रह्माण्डदानम् ॥

अथ कल्पपादपदानम् (४)

#### तत्र मत्स्यपुराणे<sup>2</sup>

कल्पपादपदानाख्यमतः परमनुत्तमम् ।
महादानं प्रवक्ष्यामि सर्वपातकनाञ्चनम् ॥
पुण्यं दिनमथाऽऽसाय नुलापुरुपदानवत् ।
पुण्याहवाचनं कृत्वा लोकेशावाहनं तथा ॥
ऋत्विद्धण्डपसम्भारभूपणाच्छादनादिकम् ।
काञ्चनं कारयेद्वृक्षं नानाफलसमन्वितम् ॥
नानाविहगवस्त्राणि भूपणाच्छादनानि च ।
शक्तिस्त्रपणान्ध्रादमानि स् ।
साक्तिस्त्रपणान्ध्रादमानि च ।

- 1 Omitted in I.O.
- 2 मतस्य. पु. ch. 277. ( pp. 563 ff. )
- 3 Missing in Udaipur Ms. Supplied by A. S. B. and I. O.
- 4 मत्स्य पु. भूषणानि च कार्येत्
- 5 I. O. reading is better-ततस्त्रसम्बर्णन ; A. S. B. and मत्त्व. उ., अर्थन्द्रसमुवर्णन ; Udaipur Ms. reads wrongly अमहत्त्रप्रवर्णन्व

गुडमस्थापरिष्टाच सितवस्त्रयगान्वितम्'॥ ब्रह्मविष्णुशिवोपेतं पश्चशाखं सभास्करम् । कामदेवमधस्ताच सकलत्रं प्रकल्पयेत ॥ सन्तानं पूर्वतस्तद्वत्तरीयांशेन कल्पयेत् । मन्दारं दक्षिणे पाइवें श्रिया सार्द्धं घतोपरि ॥ पश्चिमे पारिभद्रं तु सावित्र्या सह जीरके। सुरभीसहितं तद्वत्तिलेषु हरिचन्दनम् ॥ तुरीयांशेन सौम्येन कुर्वीत फलसंयुतम् ।

'तुरीयांशेन' यावता पादपाक्षिप्तसुवर्णांशेन मध्य-पादपः प्रतिमादिसहितः क्रियते, तदीयचतुर्थचतुर्थाशेन सन्तानादयश्चत्वारः प्रतिमादिसहिताः कर्त्तव्याः।

कौशेयवस्त्रसंयुक्तानिक्षुमाल्यफलान्वितान् । तथाड्ये पूर्णकलकान् पादुकासनभाजनम् ॥ दीपिकोपानहच्छत्रचामरासनसंयतम् । फलमाल्ययुतं तद्वदुपरिष्ठात् वितानकम् ॥ तथाऽष्टादश धान्यानि समन्तात्परिकल्पयेत । होमाधिवासनान्ते च स्नापितो वेदप्रहवै: ॥

<sup>1</sup> I.O., युगास्तम्

I. O., सम्भावं पूर्ववत् तद्वत् पुरीपार्थं च कल्यवेत्

<sup>3</sup> L O. supplies this line; A. S. B. reads 4134144; मत्त्य. पु. has पादुकाचन; Udaipur Ms. has पादुकानार्वि भावने

<sup>4</sup> I. O. supplies this line

<sup>5</sup> I. O.. होमबीरासनाधे

त्रिप्रदक्षिणमाष्ट्रत्य मन्त्रमेतसुदीरयेत् । 'नमस्ते कल्पग्रक्षाय चिन्तितार्थप्रदायिने ॥ विश्वमभराय देवाय नमस्ते विश्वमर्त्तये। यस्मात्त्वमेव विश्वातमा ब्रह्मा स्थाणुर्दिवाकरः ॥ मूर्त्तामूर्त्ते परं वीज अतः पाहि सनातन। त्वमेवाऽमृतसर्वस्वमनन्तः प्रकृपोत्तमः ॥ सन्तानाचैरुपेतस्सन् पाहि संसारसागरात्'। एवमामान्त्रितं दद्याद्वरवे कल्पपादपम् ॥ चतुर्भ्येश्चाऽध ऋत्विग्भ्यः सन्तानादीन् प्रकल्पयेत्। स्वल्पेऽप्येकाग्निवत्कुर्यात् गुरवे चाऽभिपूजनम् ॥ · न वित्तशाळ्यं क्रवींत न च विस्मयवान भवेत । अनेन विधिना यस्तु महादानं निवेदयेत्॥ सर्वपापविनिर्धक्तः सोञ्ज्वमेधफलं लभेत्। अप्सरोभिः परिवृतः सिद्धचारणिकश्ररैः ॥ भूतान् भव्यांश्च मनुजांस्तार्यद्वोत्रसम्मितान्। स्तूयमानो दिवः षृष्ठे पुत्रपौत्रप्रपौत्रकैः॥ विमानेनाऽर्भवर्णेन विष्णुलोकं स गञ्छति। दिवि फल्पशर्तं तिष्ठेद्राजराजो भवेशरः ॥ नारायणवलोपेतो नारायणपरायणः ।

नारायणकथासक्तो नारायणपुरं बजेत्॥

<sup>1</sup> I.O., मन्त्रानेतान्

<sup>2</sup> Four slokas from here are omitted by I. O.

<sup>3</sup> I.O., gn&:

<sup>4</sup> A. S. B., भवेत्रवः

यो वाचयेत्' सकलकत्पतस्यदानं यो वा शृणोति पुरुपोऽल्पधनः स्मरेद्वा । सोऽपीन्द्रलोकमधिगम्य सहाऽप्सरोभिः मन्वन्तरं वसति पापविश्वक्तदेहः॥

इति <sup>2</sup>कल्पपादपदानम्॥

ं अथ गोसहस्रदानम् (५)

### तत्र मत्स्यपुराणे<sup>3</sup>

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तसम्।
गोसहस्रप्रदानारूपं सर्वपापहरं परम्॥
पुण्यां तिथिमथाऽऽसाय युगमन्वन्तरादिकम्।
प्रयोवतं विरात्रं स्पादेकरात्रमथापि च॥
स्रोकेशावाहनं कुर्यानुरुष्ठपुरुपदानवत्।
पुण्याहवाचनं कुर्याद्वोमकार्यं तथैव च॥
कात्रेव्यमण्डपसम्भारन्यणाच्छादनादिकम्।
पृणं स्क्षणसंयुक्तं वेदिमध्येऽधिवासयेत्॥
गोसहस्राद्विनिष्कस्य गयां दशकमेव तु।

I. O., यो वा पठेत ; so also मस्त्य. पु. p. 564
 A. S. B., कल्पपादपदानम ; Udaipur Ms., कल्पपादपदानम

<sup>3</sup> er. 278

<sup>4</sup> I, O., निधापयेत्

सर्वेलक्षणसंयुक्तं शुभलक्षणसंयुतम् ॥

लक्षणानि च शुभानि मत्स्यपुराणोक्तानि-

'उन्नतस्कन्धककुदमुज्वलायतकम्यलम्' इत्यादीनि । 'विनिष्कृष्य' गवां दशसहस्रकम् । अग्ने दशाधिकसहस्रविनियोगदर्शनात ।

गोसहस्रं विहः कुर्योद्वस्त्रमाल्यविभूपितम् ।
स्वर्णश्रृङ्गाभरणं रौण्यपादसमन्वितम्' ॥
अन्तः प्रवेदय दशकं वस्त्रमाल्येस्सुपूजयेत् ।
स्वर्णपण्टकायुक्तं क्षांस्यदोहनकान्वितम् ॥
स्वर्णितिलकोपेतं हेमपटेरलङ्कृतम् ।
स्वर्णितिलकोपेतं हेमपटेरलङ्कृतम् ।
स्वर्णेतिलकोपेतं साल्यगन्धसमन्वितम् ॥
हेमरत्नयुतैः श्रृङ्गेश्चामरेकपशोभितम् ।
पादुकोपानहच्छत्रचामरासनसंयुतम् ॥
गवां दशकमध्ये स्यात काञ्चनो नन्दिकेद्वरः।

<sup>1</sup> मस्त्र, प्र. p. 564. हेमाद्रि-दानवण्डम्, p. 253 cites these verse as पुराचान्तरे. In some Manuscripts of मस्त्र, प्र. these verses are missing.

<sup>2</sup> Udaipur Ms, A. S. B., and मत्स्य. पु. have अन्तः प्रवेस्य दशकं : I. O. reads-अतोऽय वैस्यदशकेः

<sup>3</sup> मस्य. पु. कांस्यदोहन Udaipur Marcads ताम for कांस्य 4 I. O., हेमपादैः

<sup>5</sup> मत्स्य. g. and हेमादि, p. 254 read भाजनायन

कौदोयवस्त्रसंवीतो नानाभरणसंयतः'॥ लवणद्रोणशिखरे<sup>®</sup> माल्येक्षफलसंयुतः। क्रयीत् पलशतादृद्धं सर्वमेतदशेपतः॥ शक्तितः<sup>3</sup> पलसाहस्त्रितयं यावदेव न्न\*। गोशतेऽपि दशांशेन सर्वमेतत्समाचरेत<sup>5</sup>॥ पुण्यं कालमथाऽऽसाद्य गीतमञ्जलनिस्वनै:। सर्वोपध्युदकस्नानस्नापितो वेदपुङ्गवैः॥ इमम्बारयेन्मन्त्रं गृहीतकुसुमाञ्जलिः। 'नमो वैº विश्वमूर्तिभ्यो विश्वमातृभ्य एव च ॥ लोकाधिवासिनीभ्यश्च रोहिणीभ्यो नम्रो नमः। गवामङ्गेषु तिष्ठन्ति भुवनान्येकविंशतिः॥ ब्रह्मादयस्तथा देवा रोहिण्यः पान्त मातरः<sup>7</sup>। गावो ममाऽग्रतः सन्तु गावः पृष्ठत एव च ॥ गावः शिरसि मे नित्यं गवां मध्ये वसाम्यहम् । यस्मात्त्वं व्रपरूपेण धर्म एव सनातनः ॥ अष्टमूर्तेरिष्ठानमतः पाहि सनातन'। इत्यामन्त्र्य ततो दचाहुरचे नन्दिकेद्वरम् ॥

<sup>1</sup> I. O. म. पु, and हेमादि have भृषितः

<sup>2</sup> I. O., સંસ્થય

<sup>3</sup> ਫ਼ੋਸ਼ਾ. p. 254 ਸਚਿਰ:

<sup>4</sup> I. O. is followed; Udaipur Ms. reads faud quet q

<sup>5</sup> हेमा. p. 254 प्रस्त्यवेत् 8 I. O. and मत्त्य. g. p. 564 read नमोऽस्त

<sup>7</sup> Line supplied by I. O.

सर्वीपकरणोपेतं गोयुगं च विचक्षणः। ऋत्विग्भ्यो धेनुमेकैकां दशकाद्विनिवेद्येत्॥ गवां शतमथैकैकं तदर्ई वाज्य विंशातिम्। दश पश्चाऽथवा 'दचादन्येभ्यस्तदनुज्ञया ॥ नैका बहुभ्यो दातब्या यतो दोवकरी भवेत्। यहश्चैकस्य दातव्या श्रीमदारोग्यवृद्धये ॥ पयोवतः पुनस्तिष्ठेदेकाहं गोसहसूदः। श्रावयेत् शृणुयाद्वाऽपि महादानानुकीर्तनम् ॥ तहिनं ब्रह्मचारी स्याचदीच्छेद्विप्रलां श्रियम् । अनेन विधिना यस्तु गोसहसूप्रदो भवेत्<sup>2</sup>॥ सर्वपापविनिर्भुक्तः सिद्धचारणसेवितः। विमानेनाऽर्भवर्णेन किङ्किणीजालमालिना॥ सर्वेपां लोकपालानां <sup>3</sup>लोके सम्यूज्यतेऽमरैः। प्रतिमन्वन्तरं तिष्ठेत् राजराजो भवेन्नरः⁴॥

#### तथा

यावत्कलपदातं तिष्ठेत् राजराजो भवेत्सुनः । अद्यमेधदातं क्रयीच्छिवध्यानपरायणः॥

<sup>1</sup> हुमा. दानख. p. 255, वाधिकस्तदनुस्या

<sup>2</sup> н. ц. р. 565

<sup>3</sup> I.O., सम्बद्ध सम्यूज्यते नरैः

<sup>4</sup> I. O. thus, with होना p. 257; but नत्त्व. प्र. p. 565,

Udaipur Ms. and A. S. B. read प्रश्तीनसमन्तिः 5 I. O. and हेमा. p. 257 omit this line

वैष्णवं 'योगमास्थाय ततो मुच्येत बन्धनात् ।
पितरश्चाऽभिनन्दन्ति गोसहस्प्रदर्शनात् ॥
अपि स्यात्स कुलेऽस्मातं पुत्रो दौहित्र एव वा ।
गोसहस्प्रदो भृत्वा नरकादुद्धरिष्यति ॥
तस्य कर्मकरो वा स्यादिष उद्दारा तथैव च ।
संसारसागरादस्माचोऽस्मान् सन्तार्यिष्यति ॥
इति पठित च एतद्वोसहस्प्रदानं
सुरस्वनसुपेयात्संस्मरेद्वाऽथ पश्येत् ।
अनुभवित सुवासं वाच्यमानो निकामं
पहतकल्यपेदहः सोऽपि यातीन्द्रलोकम्॥

इति गोसहसूदानम्॥

### अथ कामधेनुदानम् (६)

### तन्त्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः <sup>5</sup>शृषु भूपाल कामधेनुविधि परम् । सर्वकामफलं नृणां महापातकनाक्षनम् ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 257 लोकमासाय; A. S. B. योपनासाय

<sup>2</sup> I.O., पौत्रो दीहित्र एव च

<sup>3</sup> Udaipur Ms. reads दष्टपा; I. O. श्रेष्टस्त्रपेव च

<sup>4</sup> ch. 279, pp 565 ff.

<sup>5</sup> सत्त्व. g. p. 565 and हेमा. p. 265 have सम्प्रवश्यामि for श्र्यु भूपान

लेकेशावाहनं तद्वद्वीमः कार्योऽिधवासनम् ।
तुलापुरुपवत्कुर्यात् कुण्डमण्डपवेदिकाः ॥
स्वरुपेऽप्येकािनवत्कुर्यादुरुरेव समाहितः ।
काञ्चनस्याऽतिशुद्धस्य धेनुं वत्सं च कार्येत् ॥
उत्तमा पलसाहस्रेस्तदद्धेन तु मध्यमा ।
कनीयसी तदद्वेन कामधेनुः प्रकीर्तिता ॥
शक्तितिश्चपलाद्द्वेमशक्तोऽपीह कारयेत् ।
वेद्यां कृष्णािनं न्यस्य' गुडप्रस्यसमन्वितम् ॥
न्यसेच परितो धेनुं महारत्नैरलङ्कृताम् ।
कुम्भाष्टकसमोपेतां नानाफलसमन्विताम् ॥
तथाऽष्टादश धान्यािन दसनन्तात्परिकल्पयेत् ।
इश्चदण्डाष्टकं तद्वत् नानाफलसमन्वितम् ॥
भाजनं वासनं तद्वत्तात्रदोहनकं तथा ।

कौशेयवस्रद्वयसम्प्रयुक्तां दीपातपञ्चाभरणाभिरामाम् । सचामरां कुण्डलिनीं सघण्टां मणित्रिकापादुकरौष्यपादाम् ॥ रसैश्च सर्वैः पुरतोऽभिञ्चष्टां हरिद्वया पुष्पफ्लैरनेकैः ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 265 has तस्य for न्यस्य

<sup>2</sup> I. O., समरत्नी for समन्तात्

<sup>3</sup> I. O. and A. S. B., निभृषितम्

अजाजिकुस्तुम्युद्धशर्कराभि-र्वितानकं चोपरि पश्चवर्णम् ॥

'मणित्रिकापादुकरौष्यपादामि'ति मणित्रिकापादुका च [सा]रौष्यपादा चेति विग्रहः । 'मणित्रिका' अक्षमाला । 'अजाजी'जीरकः । 'कुस्तुम्बुक'घान्यकम् ।

स्नातस्ततो मङ्गलवेदघोपैः प्रदक्षिणीकृत्य सपुष्पहस्तः । आवाहयेत्तां गुडधेनुमन्त्रै-र्द्विजाय दचादथ दर्भपाणिः॥

'द्विजायेंति एकस्मै द्विजाय । एतचैकाभिविधानपक्षे । अनेकाभिविधानपक्षे तु तुलापुरुपबदनेकेभ्योऽपि देया ।

'त्वं सर्वदेवगणमन्दिरमण्डमृता विद्वेदद्वरत्रिपथगोदिधपर्वतानाम् । त्वद्दानराख्यशकलीकृतपातकीयः प्राप्तोऽस्मि निर्वृतिमतीव परा नमामि ॥ छोके यथेप्सितफडाथेविधापिनीं त्यां आसाय को हि सहते भववन्धदुःखम्'। संसारदुःखशमनाय पतस्व कामं त्वां कामधेनुरिति देवगणा वदन्ति'॥ आमन्त्र्य शीलकुल्रुएगणन्विताय विपाय यः कनकधेनुमिमां प्रद्यात्।

1 I. O. and हेमा. p. 267 have भवदः रासपैति मत्यैः

प्रामोति धाम स पुरन्दरदेवजुर्छ कन्यागणैः परिवृतः पदमिन्द्रमौलेः॥

इति कामधेनुदानम्॥

अथ '।हिरण्याखदानम् (७)

तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि हिरण्याश्यिषि परम् । पस्य असादाद्भुवनमनन्तफलमश्चते ॥ पुण्यां तिथिमथाऽऽसाय कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् । लोकेशावाहनं कुर्यात् तुलापुरुपदानयत्॥ ऋत्विद्धण्डपसम्भारसूपणाच्छादनादिकम् । स्वल्पे त्वेकान्निवत्कुर्यात् हेमवाजिमखं वुषः॥ स्थापयेद्वेदिमध्ये तु कृष्णाजिनतिलोपिरः। कौशेयवस्त्रसंवीतं कारयेद्वेमवाजिनम्॥ शक्तितिस्नप्रदाद्र्द्वमासहस्प्रलाव्युषः। पादकोपानहरुक्वचामरासनभाजनैः॥

<sup>1</sup> cf. Hemadri, दानखण्डम् pp. 279 ff.

<sup>2</sup> ch. 280 pp 566 ff.

<sup>3</sup> मत्स्य. g. p 566 प्रदानात् भुवनेदनन्तं प्रत्मस्तुते

<sup>4</sup> I. O., विभि समासाध

<sup>5</sup> Ling corrupt in Udaipur Ms. A. S. B. reads असे for स्वरो

पूर्णेक्रमभाष्टकोपेतां माल्येक्षफलसंयताम् । शय्यां सोपस्तरां तद्वद्वेममार्तण्डसंयुताम् ॥ ततः सर्वीपधिस्नानसापितो वेदपङ्गवैः। इममुचारयेन्मन्त्रं गृहीत्रक्रसमाञ्जलिः ॥ 'नमस्ते सर्वदेवेश वेदाहरणलम्पट। वाजिरूपेण मामस्मात्पाहि संसारसागरात्॥ त्वमेव सप्तधा भत्वा छन्दोरूपेण भास्करम । यस्मात्पालयसे ' लोकानतः पाहि सनातन'॥ एवमसार्थ गरवे <sup>2</sup>तमञ्जं विनिवेदयेत । दत्वा पापक्षयात <sup>3</sup>भानोर्लोकमभ्येति शास्वतम्॥ गोभिविभवतः सर्वान् ऋत्विजश्राव्भिष्रज्ञयेत । सर्वधान्योपकरणं गुरवे विनिवेदयेत ॥ सर्वं सस्यादिकं⁴ दत्वा भुञ्जीताऽतैलमेव हि। प्रराणश्राविणं तद्रत्कारयेङ्गोजनादिकम् ॥

'विभवतः' स्वविभवानुसारेण ऋत्विग्भ्यो गां दद्यात्। 'सर्वधान्योषकरण'भिति विनियोगात् पूर्वं धान्यस्पाऽदानं गम्यते । 'पुराणश्रावी' पुराणस्य श्रावियता।

I. O., वात्मवे बोकान; मत्स्य. पु. p. 566 भासवसे कोरान;
 Udaipur Ms. शानसमालीकान, which is apparently a misreading of आनयसे

<sup>2</sup> मस्त्य. चु. p. 566 तमःतं ; I. O., समर्थः

<sup>3</sup> I.O., दानैः

<sup>4</sup> मतस्य. पु. चय्यादिकं ; which देमादि follows. p. 27-4

इमं हिरण्याद्वविधिं करोति यः सम्पूज्यमानो दिवि देवतेन्द्रैः । विमुक्तपापः स पुरं मुरारेः प्राप्नोति सिद्धैरिभपूजितस्सन् ॥ इति पठति य एतद्धेमवाजिप्रदानं कलिकल्रपविमुक्तः' सो°ऽद्वमेषेन भूपः। कनकमय्विमानेनाऽर्कलोकं प्रयाति त्रिददापतिवध्भिः पूजितो योऽथ पर्येत्<sup>3</sup>॥ यो वा शृणोति पुरुषोऽल्पधनः स्मरेद्वा हेमाद्वदानमभिनन्दयतीह लोके । सोऽपि प्रयाति <sup>4</sup>हतकल्मपशुद्धदेहः स्थानं पुरन्दरमहेड्यद्वेवज्ञष्टम्॥

इति हिरण्यादवदानम् ॥

अथाश्वरथदानम् (८)

#### तत्र मत्स्यपुराणे<sup>ड</sup>

#### अधारतः सम्बद्धयामि महादानमनुत्तमम्।

- A. S. B. मत्त्व. पु. and हेमा. read सक्लक्छप
- 2 I. O., वाधमेधेन तुल्यम् ; A. S. B., सोऽधमेधेन भूवः ; मस्य. पु. युक्तः for भूवः
- 3 I. O. reading confirmed by इसा. p. 275
- 4 A. S. B., इतकिल्बिय; I. O., इतकिल्बिय; Udaipur Ms. चाउ-करमप म. प्र. and हेमा, p. 275 इतकरमप
- 5 मतस्य. g. ch. 281, p. 567 ff. देमा. p. 277 ff.

૮૪

पुण्यमञ्चरधं नाम महापातकनाशनम् ॥ पुण्यं दिनमथाऽऽसाच कृत्वा त्राह्मणवाचनम्। लोकेशावाहनं कुर्यात्तुलापुरुपदानवत् ॥ भृतिवङ्गण्डपसम्भारभूपणाच्छादनादिकम् । क्रुप्णाजिने तिलान् कृत्वा काञ्चनं स्थापयेद्रथम् ॥ सप्ताइवं चतुरइवं वा चतुश्चकं सक्वरम् ।

'कूबरो' युगाधारकाष्ठम् ।

ऐन्द्रनीलेन कुम्भेन ध्वजरूपेण संयुतम् । · लोकपालाष्टकोपेतं पद्मरागदलान्वितम् ॥ चत्वारः पूर्णकलञ्चा धान्यान्यष्टादशैव तु। कौशेयवस्त्रसंयुक्तसुपरि स्याद्वितानकम् ॥ माल्येक्षफलसंयुक्तं पुरुपेण समन्वितम्। यो यद्भक्तः पुमान् कुर्यात् स तन्नाम्नाऽधिवासनम् ॥ छत्रचामरकौद्रोयवस्त्रोपानहपादुकाः। गोभिविभवतः सार्द्धं दवाच शयनासनम् ॥ आभारं विषलादुर्द्धं दाक्तितः कारयेदुबुधः।

'भारः' पलसहस्रद्वयम् ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 277 अष्टाचे, which is noted as a variant in मस्य प्र. p. 567

<sup>2</sup> I. O. A. S. B, स. पु. and हेमा सकूबरम् । "कूबरी युगाधार काष्टमिति" हेमादिः । Udaipur Ms. has दिचककम् for सकूबर्

<sup>3</sup> Mss. corrupt or defective: fext restored.

<sup>4</sup> मत्स्य प्र शयनादिकं

<sup>5</sup> मत्त्य. पु. अभावात ; जामार is noted as a variant.

अइवाष्टकेन संयुक्तं चतुर्भिरथ वाजिभिः। द्वाभ्यामथ युतं दद्याद्धेमसिंहसमन्वितम्'॥ चकरक्षातुभौ तस्य तुरगस्थावथादिवनौ।

. 'चकरक्षौ'चकसमीपे अइवारूढौ अदिवनीकुमारौ कार्यो।

पुण्यं कालं ततः प्राप्य पूर्ववत्स्नापितो द्विजैः²॥ [ त्रिः मदक्षिणमाञ्चल्यं गृहीतक्कसुमाञ्जलिः। शुक्कमाल्याम्बरो दचादिमं मन्त्रमुदीत्येत ॥ ]

'नमो नमः पापविनाशनाय
विद्वात्मने वेवतुरङ्गमाय ।
धान्नामधीशाय भवाभवाय
पापौघदावानल देहि शान्तिम् ॥
वस्वष्टकादित्यमरुद्गणानां
त्वमेव धाता परमं निधानम् ।
यत्स्तत्वो मे हृदयं प्रयातु
धर्मेकतानत्वमयौधनाशात्'॥
इति तुरगरथप्रदानमेतत्
भवभयसुदनमन्न यः करोति।

<sup>1</sup> मतस्य. पु. p. 567 ध्वजान्विते

<sup>2</sup> A. S. B. and I. O., 34:

<sup>3 [ ]</sup> Omitted in all Manuscripts: restored from मस्य 5. p. 567: this line is also missing in हेमा. p. 278

<sup>4</sup> I. O. A. S. B. and हेमा. भवाभवाय ; मत्स्य. पु. reads दिवा-कराय ; Udaipur Ms. reads भवाभिषीय ( sic )

स कलुपपटलैर्विमुक्तदेहः
परममुपैति पदं पिनाकपाणेः ॥
देदीप्यमानवपुषा विजितमभावं
आक्रम्य मण्डलमलण्डलचण्डभानोः ।
सिद्धाङ्गनानयनपद्पदपीयमानवक्त्राम्युजोऽम्युजभवेन चिरं सहाऽऽस्ते
इति पठति शृणोति वा य इत्थं
कनकतुरङ्गरयमदानमस्मिन् ॥
न स नरकपुरं प्रजेत् कदांचिशरकिरिपोभवनं प्रयाति सृषः॥

इति हिरण्याद्वरथदानम् ॥

अथ<sup>3</sup> हेमहस्तिरथदानम् (९)

तत्र मत्स्यपुराणे

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि हेमहस्तिरथं शुभम् । यस्य भसादाद्भवनं \* वैष्णवं याति मानवः॥.

- 1 A. S. B., अराज्याचण्डमानीः, a reading noted in म. g. ए. १६४७. The Veleripus text has venerally such i. Q. omits the verse. The reading adopted is that of हेम. p. 280
  - 2 A. S. B., प्रदानमेवन
- 3 A. S. B. reads हेमहास्तिरपत्रदानम्, which agrees with हैमा, p. 280., म. g. ch. 282, p. 568 tf.
  - 4 A. S. B., यस्य प्रदानाद : शे

पुण्यां तिथिं समासाद्यं तुलापुरूपदानवत् । विप्रवाचनकं कुर्याल्लोकेशावाहनं दुधः॥ ऋत्विङ्मण्डपसम्भारभूपणाच्छादनादिकम् । अत्राऽप्युपोषितस्तद्वत् ब्राह्मणैः सह भोजनम्' ॥ - कुर्यात् पुष्परथाकारं काश्चनं मणिमण्डितम् । . ४वलभीभिर्विचित्राभिश्चतुश्चकसमन्वितम् ॥ 'पुष्परथः' स च वलभीयुक्तो भवति। लोकपालाष्टकोपेतं ब्रह्मार्कशिवसंयुतम्। मध्ये नारायणोपेतं लक्ष्मीपुष्टिसमन्वितम्॥ कृष्णाजिने तिलद्रोणं कृत्वा संस्थापयेद्रथम्। 'तथाऽष्टादश धान्यानि भाजनाशनचन्दनः<sup>2</sup>॥ दीपिकोपानहच्छन्नदर्पणं पादुकान्वितम्। ध्वजे तु गुरुडं कृत्वा<sup>3</sup> क्वराग्रे विनायकम् ॥ नानाफलसमायुक्तमुपरिष्ठाद्वितानकम्। कौशेयं पश्चवर्णं तु अम्लानकुसुमान्वितम् ॥

स्वरूपतः करिभ्यां च युक्तं कृत्वा निवेदयेत् ॥ कुर्याच्य विपलादुर्द्धमाभारादपि शक्तितः॥

चतुर्भिः कलञ्जैः सार्द्धं गोभिरष्टभिरन्वितम् । चतुर्भिर्हेम्मातङ्गेर्भकादामविभ्षितैः॥

<sup>1</sup> A. S. B., शोभनेम्

<sup>2</sup> Udaipur Ms. and A. S. B. read बन्दनैः

<sup>3</sup> हैमा, p. 281 क्योत for कता.

<sup>4</sup> Udaipur Ms. and A. S. B. Ganda

तथाः मङ्गलकाबदेन सुनापितो वेदपुङ्कैः । िते व रक्षिणेमार्ग्यम गृजीनपुरसमा त्रितः ॥ इमन ज्यारगन्मस्य प्राप्तणेन्यो निवस्पर्यः ।

त्वं सेव्यसे वद पुराणयज्ञ-तेजोम्यस्यन्दन पाहि यसमात् ॥ चत्तराई पुरसगु पनने सुनोरः , ओन्द्रहतुगुष्टम् पृत्यु सुमृत्यः " योगैकमानसद्देशे सुन्यः समाधी पुरुषन्ति तत्वमसि नाप्'रथाधिरुढे ॥ यस्मात्त्वमेव भवसागरसम्प्लतानी आनन्दभाण्डसृतम् ध्वरपानपाञ्चम् १। तस्मादघौघशमनेन कुरु प्रसादं इत्थं प्रणम्यः कन्के भरध्यवानं न् यः कारपेट्सकलुपापविसक्तदेहः।

<sup>1</sup> हेमा. p. 282 देव for वेद; I. O., प्रराणकाओं:

<sup>2 1. 0.,</sup> बत्तापद परमगुष्ठामिद तदस्त आनन्दहेतुमुपसूब वियुक्तपापः ।

<sup>√3</sup> A. S. B., स्पेड्रियहर \*\*\*

<sup>4</sup> A. S. B. and हेना p. 282. आनन्दभाण्डस्वमध्यस्यानपात्रम् ; I. O., शतमध्यस्यानपात्रम् ; Udaipar Ms., has स्तगरपानपात्रम्

<sup>5</sup> I.O., तस्माद्धवीपधरामनेन . .

<sup>6&#</sup>x27;I. O. and A. S. B., 'चामीकरेभरयमापवसम्प्रदानात । देवा. p. 283 सापन for मापव

8 J.

वियापरामरखनीन्द्रगणाभिजुष्टं मामोत्यसी पदमतीन्द्रयमिन्दुमोलेः ॥ इतदुरितवितानमोज्युळद्वहिजाळं व्यतिकरहतदेहोद्देग माजोऽपि वन्युन्'। नयति च पित्रुज्ञान् रोर्वादप्यशेपान् इतगुजरथदान्। शाह्यत् 'सम्बद्धार्थाः।

इति हेमहस्तिर्थदानम् ॥

तन्त्र मत्स्यपराणे

अयोज्ताः सम्मवस्थामि महादानमनुत्तमम् । पञ्चलाङ्गलके नाम महापातकनाशनम् ॥

निवर्त्तन शतं बाऽपि तदद्धं वाऽपि शक्तितः।

<sup>्</sup>री होगा. p. 283 व्यक्तिकरकृतदाहोद्देगभाजोऽपि मृन्धूद : I. O., आजेप-

<sup>2 1.0.,</sup> बान्धवानप्यश्चेपार

<sup>3</sup> I. O., धान श्रम्भोः

<sup>4</sup> Udaipur Ms., देमहस्तिदानम् भ

<sup>5 °</sup>cf. देमा. p. 284 ff. and प. पु. 'ch. 283, p. 568-9. '

सारदारुमयान् कृत्वा 'हलान् पश्च विचक्षणः। सर्वोपंकरणेर्युक्तान् अन्यान् पश्च च काश्चनान्॥

कर्वदादिस्वरूपं मार्कण्डेयपुराणे । तद्यथा-

"सोत्सेपवप्रपाकार सर्वतः खातकावृतम् । योजनाधीर्धविष्कम्भमप्टभागायतं पुरम् ॥ तद्धिंन तथा खेटं तत्पादेन् च कर्वटम् । त्या "शहजनप्रायाः सुसम्बद्धकृपीवलाः ॥ क्षेत्रोपभोगस्मध्ये "वसतिप्रीमसज्ञितैः" । इति । 'उपकरणानि' युगयोक्त्रवादीनि । 'शृपान् लक्षणसंयुक्तान् दशैव च धुरन्धरात् ॥ सुवर्णशृद्धाभरणान् सुक्तालाङ्ग्लस्पितान् । रोष्पपादाप्रतिलकान् रक्तकोशेय स्पितान् । स्ग्वामयन्दनयुतान् शालायामधिवासयत् ॥ पर्जन्यादित्यक्ष्रेच्यः पायसे निवेषेत्रकम् । एकस्मिन्नेन् कुण्डे च चक्मस्मै निवेषेत्रकम् ।

'पर्जन्यादित्यस्ट्रेभ्यः' तार्छ्ड्रेमेन्ट्रीः पायसचस्यभृतिद्र-

<sup>1</sup> A. S. B. and हेना. p. 284 हलान प्रविविधाण: Udaipur Ms. has हलं रस्यं च विवधण:

<sup>2</sup> हेमा. p. 284 गुढजान

<sup>3</sup> I. O., चेहियतिः प्रामचेशिते

<sup>4</sup> हेमा. p. 284 'उपकरणानि' युगयोक्त्रपालरज्जुत्राजनादीनि

<sup>5,</sup> A. S. B., भूपणान

ब्येण जुहुयात्! ।

तुलापुरुपवत्कुर्यात् लोकेशावाहनं वुधः ॥
ततो मङ्गलशन्देन मुक्तमाल्याम्बरो बुधः ।
आह्य द्विजदाम्पत्यं हेमसूत्राहुलीयकैः ॥
कौशेयवस्त्रकटकैमीणिभिश्च प्रपूजयेत् ।
शव्यां सोपस्करां दवाद्वेनुमेका पयस्विनीम् ॥
तथाञ्छादश धान्यानि समन्तादिषवासयेत् ।
ततः प्रदक्षिणं कुर्योद्वहीतकुसुमाझिलः ॥
इमसुचारयेन्मन्त्रमथ सर्वं निवेदयेत् ।

[अथ मन्द्रः]3

'यस्मादेवगणाः सर्वे स्थावराणि चराणि च ... धुरन्थराङ्गे तिष्ठन्ति तस्माद्गिक्तः शिवेऽस्तु मे ॥ यस्माव भूमिदानस्य "कर्त्ता नाऽईति पोड्या । दानान्यन्यानि मे भक्तिधर्म एव द्वरा-भवेत्'॥ दण्डेन सप्त्रहस्तेन त्रिंशदण्डान्निवर्त्तनम् । त्रिभागहीनं गोचर्ममानुमाह् प्रजापतिः ॥

<sup>.1</sup> Passage corrupt, but reproduced verbtimin हेमा. p. 285 े2. हेमा. p. 285 विभूयवेत

<sup>3</sup> हेसा. p. 286

<sup>4</sup> I.O., रक्ष शिवानि मे

<sup>5</sup> A. S. B. and हेमा. have कलां नाईन्ति पोडशीम्

<sup>6</sup> Corrected by I. O. and But.

मानेनाऽनेन यो दयात्रिवर्त्तनशतं बुधः । विधिनाऽनेन तस्याऽशु क्षीयते पापसंहतिः' ॥ तदर्द्धमपि वा दयादिष गोचर्ममात्रकम् । भवनस्थानमात्रं वा सोऽपि पापैः प्रमुच्यते ॥

यावन्ति राङ्गलकमार्गमुखानि भूमेभासां पतेः दुहितुरङ्गलरोमकाणि ।
तावन्ति राङ्गरपुरे स समा हि तिष्ठेत्
भूमिप्रदानमिह यः कुरुते मनुष्यः ॥
गन्धव्यक्तिवरसुरासुरसिद्धसङ्घैः
आधृतचामरमुपेत्य महिद्मानम् ।
सम्पूज्यते पितृपितामहयन्धुयुक्तः
ज्ञाम्भोः पुरं प्रजति चामरनायकस्सन् ॥
र् इन्द्रत्वमप्यधिगतं क्षयमभ्युपैति
गोसृमिराङ्गलयुर्न्थरसम्भदानात् ।

गाभूमिलाङ्गलघुरन्धरसम्पदानात् । तस्मादयौधपटलक्षयकारि भूमे-र्हानं विधेयमतिभृतिभवोङ्गवाय<sup>3</sup>॥

इति पश्चलाङ्गलदानम्॥

<sup>.</sup> I.O., सबयः

<sup>2</sup> I. O., पूजितस्थन्

<sup>8</sup> I. O., विधेयमपि भृतिभवोद्भवाय

# अथ पृथिवीदानम् (११)

तत्र मत्स्यपुराणे<sup>2</sup>

**2** 1

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि घरादानमनुत्तमम् । पापक्षयकरं नृणाममङ्गल्यविनादानम् ॥ कारयेत्प्रथिवीं हैमीं जम्बद्वीपानकारिणीम । मर्यादापर्वतवतीं मध्ये मेरुसमन्विताम् ॥ लोकपालाष्टकोपेतां नववर्षसमन्विताम । मर्यादापर्वताः तावत् अष्टौ हिमवदादयः ॥ नदीनदसमोपेतां सप्तसागरवेष्टिताम्। [ महारत्नसमाकीर्णां वसुरुद्रार्कसंयुताम् ॥ हेम्नः पलसहस्रेण तद्धेनाऽप्यशक्तितः। शतत्रयेन वा कुर्यात् द्विशतेन शतेन वा⁴ाः] कुर्यात्पञ्चपलादुर्द्धमदाक्तोऽपि विचक्षणः। 🥍 तुलापुरुपवत्कुर्यात् लोकेशाचाहनं बुधः । ऋत्विङ्मण्डपसम्भारभृषणाच्छादनादिकम् ॥ ँ वेयां कृष्णाजिनं कृत्वा तिलानामुपरि न्यसेत्। तथाऽष्टादश धान्यानि रसांश्च लवणादिकान ॥

<sup>1</sup> हेमा. uses the expression परादानम् , p. 289

<sup>2</sup> ch. 284. pp. 569-570

<sup>8</sup> मर्थात्।पर्वतास्तु ब्रह्माण्डपुराणोद्भृतपर्येषु हेमादिणा (ए. २९१) वमे रं उवाद्यवाः

<sup>4</sup> I. O. and A. S. B. supply these three lines which are wanting in Udaipur Ms.

तथाऽष्टौ पूर्णकलञ्चान् समन्तात् परिकल्पयेत्। वितानकं च कौंडोर्य 'फलानि विविधानि च ॥ तथांऽज्ञकानि रम्याणि श्रीखण्डदाकलानि च। इत्येवं रचयित्वा तानधिवासनपूर्वेकम् ॥ शक्लमालाम्बरधरो मुक्ताभरणभूपितः । · प्रदक्षिणं ततः कृत्वा गृहीतकुसुमाञ्जिलः ॥ पुण्यकालमधाऽऽसाच मन्त्रानेतानुदाहरेत्<sup>3</sup>। 'नमस्ते सर्वदेवानां त्वमेव भवनं यतः ॥ धात्री च सर्वभूतानामतः पाहि वसुन्धरे। वसुं धारयसे<sup>4</sup> यस्मात् वसु चाऽतीव निर्मलम् ॥ वसन्धरा ततो जाता तस्मात्पाहि भयादलम् । चतुर्मुखोऽपि नो गच्छेयस्मादन्तं तवाऽनघे ॥ -अनन्तायै नमस्तस्मात्पाहि संसारसागरात् । स्वमेव लहेमीगोंविन्दे शिवे गौरीति संस्थिता ॥ गायत्री ब्रह्मणः पाइर्वे ज्योत्स्ना चन्द्रे रची प्रभा । . चेद्धिंग्रेहस्पती ख्याता मेघा मुनिषु संस्थिता ॥ विंदेव विराप्य स्थिता यस्मात्ततो विद्यमभरा मता। धृतिः स्मृतिः क्षमा क्षोणी पृथ्वी वसुमती रसा ॥ एताभिर्मृतिभिः पाहि देवि संसारसागरात'।

<sup>1</sup> I.O., रसानि

I. O., गृहीत्या कुमुनामकीन्

<sup>3</sup> I.O., उदीरवेत्

<sup>4</sup> L.O., वयुन्धरे परेत्

<sup>5</sup> A. S. B., फर्रमात.

एवसुच्चार्य तां देवीं ब्राह्मणेभ्यो निवेदयेत्॥
घराद्धं वा चतुर्भीगं ग्रुरवे प्रतिपादयेत्।
दोपं चैवाऽध ऋत्विरभ्यः प्रणिपत्य विसर्जयेत्॥
अनेन विधिना यस्तु दद्याद्धेमधरां शुभाम्।
पुण्यकाले तु सम्प्राप्ते स पदं याति वैष्णवम्॥
विमानेनाऽर्कवर्णेन किङ्किणीजालमालिना।
नारायणपुरं गत्वा कल्पन्नयमधो वसेत्॥
पितृपौन्नप्रपौन्यांश्च तारयेदेकविंदातिम्॥
इति पठति य इत्थं यः शृणोति प्रसंगात्
अपि कलिकलुपवितानेर्गुक्तदेहः स्मन्तात्।
विवममरवध्निर्भाणीते संतर्ष्यमाणारं।
पदममरसहस्रैः संवितं चन्द्रमीलेः

इति पृथिवीदानम्॥

अथ <sup>3</sup>विश्वचकदानम् (१२)

#### तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः संप्रवक्ष्यामि महादानमनुत्तमम् । विश्वचकमिति ख्यातं सर्वेपापप्रणादानम् ॥

I. O., संप्राप्यमानः; So हेमा. p. 297

Ibid.

<sup>3</sup> cf. देमा. p. 317 ff; म. g. ch. 285, ff. 570-1

तपनीयस्य ग्रह्मस्य विष्वादिषु कारयेत्।

श्रेष्ठं पलसहस्रेण तदर्देन तु मध्यमम्॥ तस्याऽद्वेन कनिष्ठं स्याद्विश्वचकसुदाहृतम्। अन्यद्विंशपलाद्दर्ध्वमशक्तोऽपि निवेदयेत ॥ पोडकारं ततश्वकं <sup>2</sup>रत्नक्रमभाष्टकावृतम् । नाभिमध्ये स्थितं विष्णुं योगारूढं चतुर्भुजम्॥ शङ्कचकस्य पाइवें तु देव्यष्टकसमावृतम्। द्वितीयावरणे तद्वत् पूर्वतो जलशायिनम् ॥ अत्रिर्भगर्वशिष्ठश्च ब्रह्मा कर्यप एव च। मत्स्यः कुर्मी वराहश्च नरसिंहोऽध वामनः ॥ रामो रामश्र रामश्र बुद्धः कल्की दश कमातु। तृतीयावरणे गौरी मातृभिर्वसुभिर्वृता ॥ 'चतुर्थे द्वादशाऽदित्या वेदाश्चत्वार एव च। पश्रमे पश्र भूतानि रुद्राश्चैकादरौव त ॥ ं,लोकपालाएकं पष्टे दिङ्मातङ्गास्तथैव च । सप्तमेंऽस्त्राणि⁴ सर्व्वाणि मंगलानि च कारयेत ॥ अन्तरान्तरतो देवान्विन्यसेदछमे पुनः ॥

'मातरो' ब्रह्माण्याचाः।'सप्तमेऽस्त्राणि' खङ्गादीनि अष्टौ

I. O., विश्वचक्र for विष्वादिष्ठ; A. S. B. and Udaipur Ms. omit the line

<sup>2</sup> A. S. B. and न. पु. अमधेन्यवसम्बन्

<sup>3</sup> हेमा. p. 319 कृष्णय for बद

<sup>4</sup> I. O., सर्वतो

'मङ्गलानि' दक्षिणावर्त्तज्ञङ्कादीनि । 'अन्तरान्तरतः'अन्तरा-लानां मध्ये ।

तुलापुरुपवच्छेपं समन्तात्परिकल्पयेत्'। ऋत्विद्धाण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् ॥ · विइवचकं ततः कुर्यात् कृष्णाजिनतिलोपरि । तथाऽष्टादञ्च धान्यानि रसांश्च लवणादिकान् ॥ पूर्णक्रमभाष्टकं चैव वस्त्राणि विविधानि च। माल्येक्षुफलरह्नानि वितानश्चाऽपि कारयेत्॥ ततो मङ्गलशब्देन स्नातः शुक्काम्बरो गृही । होमाधिवासनान्ते तु गृहीतकुसुमाञ्जलिः॥ इममुचारयेन्मन्त्रं त्रिः कृत्वा तु प्रदक्षिणम्। 'नमो विश्वमयायेति विश्वचकात्मने नर्मः ॥ परंमानन्दरूपी त्वं पाहि नः पापकर्दमात्। तेजोमयमिदं यस्मात् सदा पदयन्ति योगिनः ॥ हृदि त्वां त्रिगुणातीतं विश्वचर्कं नमाम्यहम् 🎼 बासुदेवे स्थितं चक्रं चक्रमध्ये तु माधवः॥ 🏒 अन्योन्याधाररूपेण प्रणमामि स्थिताविह । विद्वचकमिदं यस्मात्सर्वेपापहरं परम्॥ आयुर्धं चाऽऽधिवासस्य वभवादुद्धरं मामतः'। इत्यामन्त्र्य ततो दद्याद्विद्वचक्रं विमत्सरः॥

<sup>1</sup> सत्त्व. पु. p. 571 2 I. O., भयादुद्धर मामितः १३

विम्रुकाः सर्वपापेभ्यो विष्णुलोके महीयते । वैक्कण्ठलोकमासाच चतुर्वाद्धः सनातनः ॥ सन्यतेऽप्सरसां 'सङ्घैस्तिष्ठेत्करपदातत्रयम् । प्रणमेद्वा स्वयं कृत्वा विद्वयकं दिने दिने ॥ तस्याऽऽपुर्वर्षते नित्यं लक्ष्मीश्च विपुला भवेत्।

इति सकल्रजगतसुराधिवासं वितरित यस्तपनीयपोडशारम् । हरिभवनसुपागतः स सिद्धै-श्चिरमधिगम्य नमस्यते शिरोभिः॥ असुदर्शनतां प्रयाति शञोः मदनसुदर्शनतां च कामिनीनाम् । स सुदर्शनकेशवानुरूपः कनकसुदर्शनदानदग्यपापः॥ कृतगुरुदुरितानि पोडशार-प्रवत्सुदर्शनदानतो निरस्य। स्रजति च स सुरारिधाम "भित्वा भविमितो सुवने भयानि भूयः॥

> ्रें ेंडिति विज्ञ्चचकदानम्॥

<sup>1</sup> Udaipur Ms. reads मध्ये तिष्टेव

<sup>2</sup> I.O., जिल्ला

# अथ <sup>1</sup>कल्पलतादानम् (१३)

## तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवश्यामि महादानमनुत्तमम् । महाकल्पलता नाम महापातकनाञ्चनम् ॥ प्रण्यां तिथिमथाऽऽसादा कत्वा ब्राह्मणवाचनम् । ऋत्विद्याण्डपसम्भारभूषणाच्छादनादिकम् ॥ तलापुरुपवत्कर्याल्लोकेशावाहनादिकम् । चामीकरमयीः क्रयोददा कल्पलताः वसमाः॥ नानापुष्पफलोपेता नानांशुकविश्वपिताः। विद्याधरसुपर्णानां मिथुनैरुपशोभिताः॥ हारानादित्स्रभिः सिद्धैः फलानि च विहङ्गमैः। लोकपालानसारिण्यः कर्तव्यास्तासु देवताः॥ अ ब्राम्नीमनन्तज्ञाक्तिश्च लवणस्योपरि न्यसेत्। अधस्ताच्य<sup>3</sup> तयोर्मध्ये पद्मशङ्कधरे उभे<sup>4</sup>॥ इभासनस्था तु गुडे<sup>ड</sup> पूर्वतः कुलिशायुधा । रजन्यजस्थिताऽऽग्नेयी स्रवपाणिरथाऽनले ॥ 'रजन्यजस्थिता' छागचाहनोपरि संस्थिता<sup>®</sup>।

<sup>1</sup> cf. देमा. p. 324. ff ; मत्त्य. g. ch. 286, pp. 571-2

<sup>2</sup> A. S. B., I. O., and san. give gen:

<sup>3</sup> A. S. B., अधस्ताइतयोर्मध्ये

<sup>4</sup> I. O. and हेमा. p. 325, करे शुने

<sup>5</sup> हेमा and I. O., गुडे ; Udaipur Ms. गुडे

<sup>6</sup> Supplied by A. S. B.

'अनले' आग्नेयदिग्भागे । याम्यां च महिपारूढा गदिनी तण्डुलोपरि । दक्षिणे नैकेती स्थाप्या सखड्गा दक्षिणापरे ॥

'दक्षिणापरे' दक्षिणपश्चिमदिरभागे !

वार्षणे वार्षणीक्षीरे झपस्या नागपाशिनी'।
पतािकनी च वायव्ये सृगस्या दार्करोपिरे॥
सौम्या तिलेषु संस्थाप्या दाङ्किनी निधिसंस्थिता²
माहेदवरी युपगता नवनीते विद्यालिनी॥
मोलिन्यो वरदास्तद्वस्कर्तव्या वालिकािन्यताः।
दास्त्या पश्चपलाद्र्द्धमासहस्रात् प्रकल्पयेत्॥
सर्वासामुपरिष्टाच पश्चवर्णं वितानकम्।
धनवो ददा कुम्भाश्च बस्रयुगमािन चैव हि॥
मध्यमे द्वे तु गुरवे ऋत्विगम्योऽन्यास्तयैव च।
ततो मङ्गलशन्देन स्नातः शुक्काम्बरो वुषः॥
वि: प्रदक्षिणमाष्ट्रत्य मन्यानेतानुदाहरेत्³।

'नमो नमः पापविनाशिनीभ्यो ब्रह्माण्डलोकेश्वरपालिनीभ्यः । आशंसिताधिक्यफलप्रदाभ्यो दिग्भ्यस्तथा कल्पलतावश्रम्यः'॥

<sup>1</sup> Supplied by A. S. B.

<sup>2</sup> L O., चिरसंस्थिता - -

<sup>3</sup> A. S. B., I. O. and हेमा, p. 326, उद्शरवेद

<sup>4</sup> A. S. B. and हेमा., वयून्यः ; Udaipur Ms. has बहुन्यः

इति सकलदिगङ्गनाप्रदानं भवभयसुदनकारि यः करोति। अभिमतफलदे स नाकलोके वसति पितामहवत्सराणि त्रिंशत्॥

'अभिमतफलदे' इष्टफलदायिनि ।

पितृशतमथ तारयेङ्गवाब्धेः
भवदुरितौष्यिनाशशुद्धदेहः ।
सुरपतिवनितासहस्रसंख्यैः
परिवृतमम्बुजसंसदाऽभिवन्यः॥
इति विधानमिमं सदिगङ्गनाकनककल्पलताविनिषेदने ।
पठति यः स्मरतीह तथेक्षते
स पदमेति पुरन्दरसंवितम्॥

इति कल्पलतादानम् ॥

अथ 'सप्तसागरदानम् (१४)

#### तत्र मत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानमेनुत्तमम् । सप्तसागरकं नाम सर्वपापप्रणादानम् ॥ पुण्यं दिनमथाऽऽसाद्यं कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् । 1 cf. हेना. p. 327. ff; मस्त्रः पु. ch. 287, pp. 572; तुलापुरुपवत् कुर्यास्त्रोकेशाचाहनं वुधः' ॥ ऋत्विद्धाण्डपसम्भारभूपणाच्छादनादिकम् । कारपेत्सप्त कुण्डानि काश्चनानि विचक्षणः ॥ मादेशमात्राणि तथाञ्स्विमात्राणि<sup>2</sup> वा पुनः । कुर्यात्सप्तपलादुर्द्धमासहस्राच शक्तितः ॥

'अरत्निमात्राणि' अरत्निस्वरूपं मार्कण्डेयपुराणे उक्तम्। तथथा—

'अरब्रिरङ्घपर्यन्ता संख्यया त्वेकविंशतिः'।

संस्थाप्यानि च सर्वाणि कृष्णाजिनतिलोपिर ।
प्रथमं प्रयेन्कुण्डं लवणेन विचक्षणः ॥
द्वितीयं पयसा तद्वनृतीयं सर्पिया पुनः ।
चतुर्थं तु गुडेनैव दशा पश्चममेव च ॥
पष्ठं श्वर्करया तद्वत् सप्तमं तीर्थवारिणा ।
स्थापयेत् लवणस्याङने ब्रह्मणं काश्चनं शुभम् ॥
केशवं क्षरिमध्ये तु चृतमध्ये महेश्वरम् ।
भास्करं गुडमध्ये तु दिधमध्येङमराधिषम् ॥
श्वर्करायां न्यसेल्लक्ष्मां जलमध्ये तु पार्वतीम् ।
सर्वेषु सर्वरत्नानि धान्यानि च समन्ततः ॥
तुल्लापुक्षक्रव्येयम्

<sup>1</sup> I.O., মুবঃ

<sup>2</sup> A. S. B., तथाऽरत्निमात्राणि; Udaipur Ms., अरलमात्राणि

ततो वारुणहोमान्ते स्नापितो वेदपुङ्गवैः॥

त्रिः पदक्षिणमाद्यत्य मन्त्रानेतानदाहरेत' ।

'वारणहोमान्ते' वारणहोमानन्तरम् । स च होमः मर्वविज्ञेषान्ते कर्तव्यः ।

'नमो वः सर्वसिन्ध्नामाधारेभ्यः सनातनाः ॥
जन्तृनां प्राणदेभ्यश्च समुद्रेभ्योँ नमो नमः ।
क्षीरोदकाज्यद्धिमाधवलावणेश्चसारामृतेन श्चनन्त्रयजीवसङ्घान् ।
आनन्दयन्ति 'पशुभिश्च यतो भवन्तः
तस्मान्ममाऽप्यद्यविधातमलं दिशन्तु ॥
यस्मात्समस्तश्चवेषु भवन्त एव
तीर्थामरासुरसुबद्धमाणिप्रतानम् ।
पापक्षयाम्यरविष्ठपनभूषणाय
लोकस्य विश्चति तदस्तु ममाऽपि लक्ष्मीः'॥
इति ददाति रसामरसंयुतान्
सुचिरविसमयवानिह सागरान्।

<sup>1</sup> A. S. B., उदीरपेव

<sup>2</sup> I. O. and हेना. p. 328 समुद्रेम्बः; Udaipur Ms. has समृद्रेम्बः

<sup>3</sup> A. S. B., I. O. and हेमा., वनुनिय

<sup>4</sup> Ibid विदर्भ for दिशना

<sup>5</sup> Ibid तीर्यासणपुरसुबद [ A. S. B. सरह ] मणिप्रतानस् ; Udaipur Ms. reads wrongly तीर्यासवास्य व इमानि प्रतः प्रदानात्

अमलकाश्चनवर्णमयानसौ पदमुपैति हरेरमरावृतः॥ सकलपापविचातविराजितः पितृपितामहपुत्रकलत्रकम्। नरकलोकसमाञ्जलमप्यलं झटिति सोज्पैयते विचमन्दिरम्॥

इति सप्तसागरदानम्'॥

अथ <sup>2</sup>रत्नधेनुदानम् (१५)

## तच मृत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि महादानममुत्तमम् । रब्रधेमुरिति ख्यातं गोलोकफलकं त्रणाम् ॥ पुण्यं <sup>उ</sup>दिनमधाऽऽसाय तुलापुरुपदानवत् । लोकेशावाहनं कृत्वा ततो धेनुं प्रकल्पयेत् ॥ भूमौ कृष्णाजिनं कृत्वा लवणक्रोणसंयुतंम् । धेनुं रब्नमर्या कुर्यात्सङ्कल्पविधिपूर्वकम् ॥ स्थापयेत्पद्मरागाणामेकाशीतिं मुखे वुधः । पद्मरागशतं सचो घोणायां परिकल्पयेत् ॥

#### 'घोणा' नासिकात्रभागः।

<sup>1</sup> A. S. B., इति महादानानुकौर्तने सप्तसागरदानम्

<sup>2</sup> cf, हेमा. p. 329 ff ; मत्स्य. g. ch. 289, pp. 573-4

<sup>3</sup> हेमा. p. 320, प्रण्या तिथि

ន ]

ततो धेतः प्रकल्प्या च खर्णं नासाग्रभागतः । ललादे हेमतिलकं मक्ताफलकानं हकोः॥ भ्रूपुगे विद्वमदातं क्रक्ती कर्णद्रये स्थिते॥ काञ्चनानि च श्रङाणि शिरो वज्रशतात्मकम् । ग्रीवायां <sup>ट</sup>नेत्रपदकं गोमेदकदातात्मकम् ॥ इन्द्रनीलहातं प्रष्टे वैदर्यदातपाद्यके। स्फाटिकैहदरं तद्रत्सीगन्धिकदातात कदिम ॥ 'स्फादिकैरुदरं तद्वदि'ति शतसंख्यैरित्यर्थः। खरा हेममयाः कार्याः प्रच्छं मक्तावलीमयम् । सुर्थकान्तेन्द्रकान्तौ च घाणे कर्षुरचन्द्रनम् ॥ क्रक्रमानि च रोमाणि ⁴रौप्यां नाभिं च कारयेत ॥ गास्त्मतं तथा तद्वत् पर्यन्ते परिकल्पितम<sup>5</sup>। तथाऽन्यानि च रत्नानि स्थापयेत्सर्वसन्धिय ॥ क्रर्याच्छर्करया जिह्नां गोमयं च तदात्मकम् । गोमुत्रमाज्येन तथा दधि दर्ग्यं स्वरूपतः॥

<sup>1</sup> Supplied by A. S. B.

<sup>2</sup> I. O., नेत्रपुटकं ; Udaipur Ms. and हेमा. p. 330, नेत्रपहकं

<sup>3</sup> A. S. B., सूर्यकान्तेन करणो प्राणे कर्पूरचन्दनम्

<sup>4</sup> I. O. रोमान्वानि for रौप्यां नानि

<sup>5</sup> I. O. thus; A. S. B. and म. पु., गाहरमतशर्त तहत् अपाने परि-करपयेत

<sup>6</sup> हेमा. p. 330, गुहात्मक

पुच्छाग्ने' चामरं दद्यात्समीपे ताम्रदोहनम् ।
कुण्डलानि च हेमानि भूपणानि च द्यास्ततः ॥
कारयेदेवमेवन्तु चतुर्याद्योन वत्सकम् ।
तथा धान्यानि सर्वाणि पादाश्चेक्षमयाः स्मृताः ॥
नानाफलानि सर्वाणि पश्चवर्णवितानकम् ।
एवं विरचनां कृत्वा तद्वद्वोमाधिवासनम् ॥
ऋत्विगम्यो दक्षिणां दत्या धेनुमामन्त्रयेत्ततः ।
गुड्छोनुवदामन्त्र्य इदं चोदाहरेत् ततः ॥

'गुडधेनुवत्' 'या लक्ष्मी'रित्यादिमन्त्रैः"।

'त्वां सर्वदेवगणधाम यतः पठन्ति स्द्रेन्द्रविष्णुकमलासनवासुदेवाः '। तस्मात्समस्तस्वनन्त्रयदेवयुक्ते मां पादि देवि भवसागरपीद्यमानम्'॥ आमन्त्र्य वेत्थमभितः परिवृत्य लक्ष्मपा दयाद्विजाय गुरवे जलपूर्वकं ताम्। यः पुण्य[माप्य]दिनमन्न कृतोपवासः पापैर्विस्कतनुरेति पदं सुरारेः॥

### 'परिगृत्य' भदक्षिणीकृत्य ।

- 1 L.O., 3407-3
- 2 A. S. B. has emitted this.
- 3 This is reproduced by two. p. 331
- 4 Udaipur Ms. and A. S. B., wer for forg.
- 5 L.O., ten net and unrising

इति सकलविधिज्ञो ' रत्नघेतुमदानं वितरति स विमानं प्राप्य देवीप्यमानम् । सकलकलुपसुक्तो वन्धुभिः पुत्रपौत्रैः सह मदनसरूपः स्थानमामोति जाम्भोः ॥

## इति रुव्रधेनुदानम्॥

## अथ ⁴महाभूतघटदानम् (१६)

## तत्र मृत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रबक्ष्णामि महादानमनुत्तमम् ।
महासूत्रघटं नाम महापातकनाशानम् ॥
पुण्यां तिथिमथाऽऽसाचा कृत्वा ब्राह्मणवाचनम् ।
कृत्विङ्मण्डपसम्भारभूपणाच्छादनादिकम् ॥
तुलापुरुपवत्कुर्पाक्षोकेशाचाहनादिकम् ।
कारयेत्काश्चनं कुम्भं महारब्रचितं वुधः ॥
पादेशादक्षुलशतं यावत्कुर्यात्ममाणतः ।
क्षिराज्यप्रितं तव्रत कल्पवृक्षसमन्वितम् ॥

<sup>1</sup> A. S. B., निधि for विधि

I. O., विधानं for विमानं

<sup>3</sup> I. O., आप्नोति ; A. S. B. and हैमा., अभ्येति

<sup>4</sup> cf. देमा. p. 392. ff ; н. g. ch. 289, pp. 574-5

<sup>5</sup> A. S. B., 300

<sup>6</sup> I. O., रतान्त्रितं

<sup>7</sup> I. O., आवाद्य for क्षीराज्य

पद्मासनगतांस्तद्वत् ब्रह्मविष्णुमहेश्वरान् । लोकपालान् महेन्द्रांश्च खवाहनसमास्थितान् । वराहेणोद्धृतां तद्वत्कुर्यात्रृथ्वीं सपङ्कजाम् ॥ वरुणं चाऽऽसनगतं काश्चनं मकरोपिर । इतादानं मेपगतं वायुं कृष्णमृगासनम्॥ तथा कामाधिपं क्वर्यान्मृपकस्थं विनायकम् । विन्यसेद्घटमध्ये तान् वेदपश्रकसंयुतान् ॥ ऋग्वेदस्याऽक्षसूत्रं तु यजुर्वेदस्य पङ्कजम्। सामवेदस्य चीणा स्याद्वेणुं<sup>ड</sup> दक्षिणतो न्यसेत् ॥ अथर्ववेदस्य पुनः सृक्सवौ कमलं करे । पुराणवेदो<sup>3</sup> वरदः साक्षसूत्रकमण्डलुः॥ परितः सर्वधान्यानि चामरासनदर्पणमः। चामरासनदर्गाणि कारयेत्स्रुसमाहितः । पादुकोपानहुच्छञ्जदीपिकाभूपणानि<sup>5</sup> च ॥ दाय्यां च जलक्रमभांश्च पश्चवर्णवितानकम् ।

<sup>1</sup> A. S. B. adds this line, which is omitted by हमाहि, p. 332, but is found in म. g. p. 574

<sup>2</sup> हेमा. p. 333, बीणां

<sup>3</sup> IO.. वेदवेदातेः

<sup>4</sup> Supplied by I. O.; not found in हेमा. but found in म. प्र. p. 575

ठ I. O., भूषणानि शुभानि च

<sup>6</sup> I. O., सन्प्या च जलकुण्डार्थ, A. S. B., स. पु., and हेसा. read सम्यां च जलकुम्मांव; Udaipur Ms. reads wrongly सातुजलकुम्मव

स्नात्वाऽधिवासनान्ते तु मन्त्रमेतदुदीरयेत्॥
'नमो वः सर्वदेवानामाधारेभ्यश्चराचरे।
महाभृतादिदेवेभ्यः शान्तिरस्तु शिवं मम॥
यस्मान्न किश्चिदण्यस्ति महाभूतैर्विना कृतम्।
प्रसान्न किश्चिदण्यस्ति महाभूतैर्विना कृतम्।
प्रसान्न किश्चिदण्यस्ति महाभूतैर्विना कृतम्।
प्रसाण्डे सर्वभूतेषु तस्माच्छीरक्षयाऽस्तु में'॥
इत्युवार्य महाभूतघटं यो विनिवेदयेत्।
सर्वपापविनिर्द्यक्तः प्रयाति परमां गतिम्॥
विमानेनाऽर्भवर्णेन पितृवन्धुसमन्वितः।
स्तूपमानोऽमरस्तिभिः पदमभ्येति वैष्णवम्॥
पोडशैतानि यः द्वर्योग्महादानानि मानवः।
न तस्य पुनरावृत्तिरिङ लोकेऽभिजायते¹॥

इति पठित य इत्यं वासुदेवस्य पाइवें ससुतिपितृकल्यः संश्रुणोतीह सम्पक् । पुरितुभवने वा<sup>ट</sup> मन्दिरे वार्कलक्ष्मी-श्चिरममरवध्भिमादिते<sup>3</sup> सोऽपि कल्पम् ॥

. इति श्रीभटहृदयपरात्मजमहासान्धिविग्रहकभट्ट-श्रीमल्लक्ष्मीधरविराचिते कृत्यकल्पतरी दानकाण्डे पोडदामहादानपर्व ॥

<sup>1</sup> Udaipur Ms. has प्रजापते

<sup>2</sup> I. O., प्रनिद्ध भुवने वा मन्दिरे वाडर्बन्सभीः

<sup>3</sup> Udaipur Ms., धनस्त्रस्मिनः

# अथ पद्मपुराणोक्तं वह्माण्डदानम्

#### राजोवाच

विधि ब्रह्माण्डदानस्य कृत्वा यं मोक्षभारभवेत् । कालं देशं विप्रतीर्थं सर्वमेतद्वदस्य मे ॥ कृते तु येन सर्वस्य फलभागी भवाम्यहम् । कुत्सितस्याऽस्य भावस्य मोक्षस्स्यादिचरासु मे ॥

#### वशिष्ठ उवाच

एवं शुत्वा ततो राजन् पुरोधास्तस्य तं द्विजः । ब्रह्माण्डं कारयामास सीवर्णं सर्वधातुभिः ॥ पीठं निष्कसहस्रेण पद्मं तत्र प्रकल्पयेत् ॥ तत्र ब्रह्मा तस्य मध्ये पद्मरागैरलङ्कृतः । सावित्र्या चैव गायत्र्या मुनिभः ऋषिभिः सह ॥ नारवाचैः मुतेः सर्वेरिन्द्राचैश्च मुरैस्तथा । सौवर्णवित्रहाः सर्वे ब्रह्मणस्तु पुरस्सराः ॥ वराहरूपो भगवान् लक्ष्म्या सह सनातनः । नीलान्मरकतांश्चैव भूपायां तस्य कारयेत् ॥ रजतस्य च शुद्धस्य देहं स्द्रस्य कारयेत् । गोमेवकैस्तस्य शोगां कारयेदत् शुद्धमान् ॥

A. S. B. reads नदापुराणे

<sup>2</sup> I.O., मोक्षमाश्रयेत

<sup>3</sup> I. O., एवं श्रुत्वा कृते कर्म

8]; fç . मौक्तिकैश्चांऽपि सोमस्य शोभां चक्रे दिवाकरे । ग्रहाणां चैव सर्वेषां 'सवर्णानि च दापयेत ॥ पीठात्सप्तर्गणं रीप्यं रीप्यात्ताम्नं तथाविधम् । ताम्रात्मप्रगणं कार्यं कांस्यपाचं नगधिप ॥ कांस्यात्सप्तगुणं कार्यं त्रपु चैव नराधिप। त्रप्रतः प्रस्तः सीसं तावल्लोहं च कारयेत् । सप्तद्वीपाः समद्राश्च सप्त वै व कलपर्वताः॥ अनया संख्यया कृत्वा निप्तणः शिल्पिभः कृताः। यों युपानि ? च भूतानि <sup>3</sup>राजतानि च कारयेत । वृक्षान् वनस्पतींश्चाञ्च तृणवल्लीः सवीरुधः॥ सर्वे प्रकल्प्य विधिवत्तीर्थे देयं विचक्षणैः। क्ररक्षेत्रे गयायां च प्रयागेऽमरकण्टके॥ द्वारवत्यां प्रभासे च गङ्गाद्वारे च प्रष्करे । तीर्थेष्वेतेषु वै देयं ग्रहणे सोमसूर्ययोः॥ दिनच्छिद्रेप सर्वेप अयने दक्षिणोत्तरे। व्यतीपाते बहुगुणं विषुवे च विद्योपतः॥ दातव्यमेतद्वाजेन्द्र विचारं नैव कारयेत्। वालाग्निहोत्रिणं विमं सुरूपं च गुणान्वितम् ॥

सपद्मीकं च सम्पूज्य भूपयित्वा तु भूपणैः। पुरोहितं मुख्यतमं कृत्वाऽन्ये च तथा द्विजाः ॥

<sup>1</sup> A. S. B. and I. O., सर्ववर्णानि वारवेद 2 I.O., सतैव

<sup>3</sup> I.O., राजवान्देव

चतुर्दश गुणोपेताः सपन्नीका निमन्त्रिताः। ईहितं चरमस्था च सूग्विणश्च विभूपिताः॥ अङ्गलीयकानि तथा कर्णवेष्टांश्च दापयेत्। एवंविषांश्च सम्यूज्य तेपामग्रे स्वयं स्थितः॥ अष्टाङ्गप्रणिपातेन प्रणम्य च पुनः पुनः । पुरोहिताय पुरतः कृत्वा वै करसम्पुटम् ॥ 'यूपं वै ब्राह्मणाः मीता मैत्रत्वेनाऽनुगृह्यत। सौमुख्येनेह भवतां भवेतपूतो नरः स्वयम् ॥ भवतां प्रीतियोगेन स्वयं प्रीतः पितामहः । ब्रह्माण्डेन तु दत्तेन तोपयेच जनार्दन ॥ पिनाकपाणिभैगवान् शक्य त्रिदशेश्वरः। एते वै तोपमायान्ति अनुध्याता द्विजोत्तमैः'॥ एवं स्तुत्वा ततो राजा ब्राह्मणान् वेदपारगान् । ब्रह्माण्डं तु गुरोः प्रादात् सविधानं ९नः क्षणात्॥ सर्वकामस्ततस्तको ययौ स्वर्ग नराधिपः। तेनाऽपि गुरुणा तच विभक्तो ब्राह्मणैः सह ॥ दत्तस्तैरपि चाऽन्येभ्यो ब्रह्माण्डांशो नराधिप। ब्रह्माण्डभूमिदानं च ब्राह्मं नैकेन तङ्गवेत ॥ गृह्वन् दोपमवामोति ब्रह्महत्यां न संज्ञयः। सर्वेषां चैव प्रत्यक्षं दातव्यं तन्नराधिष ॥ दीयमानं च पश्यन्ति तेऽपि पूता भवन्ति हि। दर्शनादेव ते पूता भवेयुर्नाऽत्र संशयः॥ भीमद्वादशी या पोक्ता स्वर्णनामं मृगाजिनम्।

एतानि गत्वा पञ्चन्ति इष्टेरेतैः क्रियाफलम्। अयहादेव लभ्येत कर्तश्चेव सलोकतां ॥

इति पद्मप्रगणोक्तव्रह्माण्डदानम् ॥

## अथ कालिकापराणोक्तगोसहस्रदानम

#### तच कालिकापुराणे

अतः परं समृतं दानं येन रोहन्ति देहिनः । दुर्लभं तत्परं धाम तृहाः कामैरशेपतः ॥ सहस्रं तु सवत्सानां धेनूनां च शिवाय वै । स्नानार्थं विधिवद्यात्सोऽपि तत्पदमाप्नुयात् ॥ तद्गोसहस्रक्षीरेण तथा दध्ना च शङ्करम् ॥ सर्पिपा च समग्रेण" स्नाप्य वाचादिमङ्गलैः । दयात्सवक्षणं गोकमं लिङं सम्प्रज्य यद्यातः॥

'रौक्मं' सौवर्णम् ।

तदन्ते वाड्थ पुष्पैस्तु आपीठान्तं सुज्ञोभितम् । वितानहेमघण्टादीन् युगांश्चैव,निवेदयेत् ॥ 'आपीठान्तं पुष्पैः' पूजयेदिति शेपः⁴।

<sup>1</sup> A. S. B. and Udaipur Ms. read : आयान्ती देवलक्षेत्रकर्ते धेव

<sup>3</sup> I.O., सहयेण

<sup>3</sup> A. S. B. and Udaipur Ms., सरविज

<sup>4</sup> I. O. and A. S. B., परापुणीः पूर्वेत् इति श्रेषः

दीपदर्पणनेवेचं हेमदण्डं च चामरम् ॥ अग्निं सन्तर्प्य चाऽऽदयेन मन्त्रविच्छ्रोत्रियेण च । हेमवस्त्रसुषुग्मेन भूपितेन द्विजेन वै ॥

'आज्येने'त्यादि आज्येन द्रव्येण । 'श्रोत्रियेण' ऋत्वि-म्भूतेन सन्तर्पयेदित्यर्थः । 'हेमवस्त्रसुयुग्मेने'ति हेम्ना शो-भनवस्त्रयुग्मेनेत्यर्थः ।

ततो ब्रह्मरवेणैव शुक्का गौस्तत्र या शुभा ।
वितानं चोच्छ्येत्तस्यां गच्छेत्प्राग्दक्षिणां दिश्चम् ॥
हराय चाऽपराः सर्वा गावस्तदनु चालयेत्' ।
मण्डिता हेमवस्त्रायैर्महावादित्रनिस्वनैः ॥
प्रदक्षिणं ततो देवं कृत्वा गावस्तदग्रतः ।
स्थापित्वा तु ताः सर्वा यजमानः मदक्षिणम् ॥
सुरभी या च या मुख्या तस्यास्त्वग्रे च कारयेत् ।
सर्वं तद्रोसहस्मन्तु महात्रक्षरवेण वै ॥
ततस्तु पुच्छमादाय तिल्होमयवाक्षतैः ।
[मुख्योदरसहस्रम्यां शङ्कराय निवेदयेत् ॥

'यवाक्षतैः'अक्षतयवैः।

ततस्त्वेकादशभ्यस्तुं ब्राह्मणेभ्यस्तथाऽपराः³ ]। गायो वत्सान्विता दद्यात्तेभ्यो देयं विश्विन्त्य च॥

<sup>1</sup> I. O. and A. S. B. supply these two verses.

<sup>2</sup> Udaipur Ms. has ब्राह्मकन्यस्त्याऽपरः

<sup>3 [ ]</sup> Corrupt: lacuna in Udaipur Ms. supplied by A. S. B. and I. O.

अनतान सुन्नतांस्तत्र त्राह्मणांश्च विशेषतः। दीनान्धदुः(खतांश्चैव भोजयेदनिर्वारितान् ॥ विधिमाऽनेन भक्त्या च स्वर्जिता गोसवेन तु। उदिश्य शङ्करं देवं मृज्यते भवयन्धनात्॥

'स्वर्जिद्रोसवी' इष्टान्तः ।

अथवाऽन्यप्रकारेण दचाद्गोदातमुत्तमम् इति।

'शत'शन्दो यहुवाची स चाऽत्र सहसूपरः। अग्ने सह-सूपरविनियोगदर्शनात्।

एकादशाधिकं रुद्रे चिच्छक्तायाः मिताय च । सम्पूर्ण पूर्ववत् कृत्वा विधिमादौ प्रयत्नतः ॥ होमपूजादिसंयुक्तं दद्यात्तत्रैव शम्मवे । दीक्षितानां शतं होकमाहृत्य शिवमन्दिरे ॥ ततः पूज्य यथान्यायं दद्यात्तेभ्यो यथा शृष्ण । द्वेशकं दशकं चैव एकैकस्य १थक् १थक् ॥ हृदि शम्मं गयां चैव ध्यात्वा तेषां निवेदयेत् । अधिकं दर्शकं यत्र नीटकण्ठेन्दुशेखरम् ॥ दयात्पूर्वविधानेन धेनुनां च सवत्सकम् ।

'वीक्षितानां रात' मित्पादि । शम्भुमीतये शम्सं हृदि ध्यात्वा वीक्षितानां सम्प्रदानभूतानां दद्यादित्पर्थः। 'पूर्व-विधानेन' क्षीरादिरुपनविधानेन ।

<sup>1</sup> I. O., अविचारतः

<sup>3</sup> I.O., मण्डपे

अथवा श्रोजियान् विमान् वेदवेदाङ्गपारनान् । आहृत्य द्विगुणांस्तेभ्यः पञ्च पञ्च दवेत्सुधीः ॥ कृत्वा विधिमिमं जन्तुर्ने शोच्यः स्पात्कदाचन । गर्भागारज्वरे भूयः परिक्रमति नैव सः ॥ 'गर्भागारज्वरे' गर्भवासक्रेशे ।

इति कालिकापुराणोक्तगोसहसुदानम् ॥

· अथाऽऽदित्यपुराणोक्तगोसहस्रदानम् <sup>¹</sup>

अथ प्रयच्छेद्विपेषु गोसहस्रं महासुने। अर्चपेद्गन्यपुष्पेश्व<sup>°</sup> पद्दैः सर्वाः समर्चपेत् ॥ 'पद्दैः' वक्षेः।

सर्वाः कनकशृङ्काभाः सर्वा रौष्यखुराचिंताः । सर्वाः प्रदक्षिणीकृत्य प्रयच्छेत्तद्विजातिषु ॥ सुवर्णशृङ्करचिता वस्ताभरणभृषिताः । हीनाङ्का न ददेद्वावः कृत्वा दृद्धातुरास्तथा ॥ एकां गामचैयेतासां शेषाणां च विधिं शृष्ण । तिलानां तु शतं 'स्रेकं दद्याद्विमेषु दक्षिणाम् ॥ पार्येन विधिना चैव तर्पयित्वा द्विजांस्तथा ।

<sup>1</sup> cf. हेमादि-दान., pp. 263-264

<sup>2</sup> A. S. B. and हेपा. read प्रणेख

<sup>3</sup> देमा., p. 263, omits this line and the next.

<sup>4</sup> I. O., A. S. B. and हेमा., धोपां

<sup>5</sup> Udaipur Ms., याग्येन

'तिलानां दातं' तिलद्रोणदातमित्यर्थः । 'पायेन' पाया-घोदिना' ।

शुनिः शुद्धमना भूत्वा योऽर्चयेद्य जनार्वनम् ।
पणम्य शिरसा देवं दत्वा गावश्च सत्वरम् ॥
तेन ता अर्षिताः सर्वा भविष्यन्ति न संशयः ।
वेदशास्त्रार्थतत्वज्ञाः संहिताध्यापका द्विज्ञाः ॥
अग्निहोत्रस्ता ये च स्वाध्यायनिरताश्च ये ।
एतान् विप्रान् परीक्षेत गोप्रदाने महासुने ॥
ईरशानां च यद्त्तं तचाऽनन्तमिहोच्यते ।
अनन्तस्य तदा दानमिति सत्यं महासुने ॥
उपोष्य विध्वचैव पसन्नमनसेन्द्रियः।
उपेत्य द्वाह्मणान् पद्येत् दवाद्गावश्च सत्वरः ॥
तर्पयित्वा च ता गावः प्रणिपातेन पूज्येत् ।
स्पर्शयित्वा त ता गावः सुमनाससुसमाहितः ॥

'स्पर्शियत्वा' दत्वा ।

न चैतास्ताडयेदण्डैर्न हस्तेन न छेप्टुना । यथोक्तं गोसहस्रं तु यः प्रयच्छति वै द्विजः । सर्वात् क्वेद्रान् परित्यज्य विष्णुरोके महीयते ॥

<sup>1</sup> हेमा. repeats this, p. 263

<sup>2</sup> I. O., A. S. B. and हेमा., बाह्मणेस्य

<sup>3</sup> Omitted in हेमा.

<sup>4</sup> I. O., A. S. B. and हमा

.तथा<sup>t</sup> .

तिलानां च शतं यस्तु विना गोभ्यः प्रयच्छति। पलमेकं सुवर्णस्य गोसहसृद्धिशिष्यते ॥ यथोक्तं गोसहस्ं तु प्रयच्छेतु द्विजातिषु । तत्फलं लभते दाता सद्यः पापात्प्रमुच्यते ॥ यस्तु पद्दयति पापात्मा सोऽपि पापात्मग्रुच्यते । एकविंशतिसुद्धरूप ये च पूर्वे व्यवस्थिताः॥ तारयन्ति नराः क्षिप्रं कुलान्येकोत्तरं शतम्। अलाभे गोसहसूस्य सुवर्णं दातुमईति ॥ सहसुर्द्ध दातं न्यूनं द्विजानां च तिलैः सह । तथा च रूभते नित्यं सम्पूर्णं द्विजसत्तम। अचितानां सहस्राणां फलं प्राप्तोति मानवः॥ सम्पूर्णदक्षिणं विष गोसहस्ं प्रकीतितम् । तिलानां तु शतं छेकं गयां दानेन तत्समम् ॥ 'सहसार्द्ध' सुवर्णस्य पोडशमापपरिमितस्येति शेपः"।

इत्यादित्यपुराणोक्तगोसहस्रदानम्॥

अथ <sup>3</sup>महाभारतोक्तगोसहस्रदानम्

गवां सहस्रदः प्रेत्य नरकं नैय पश्यति ।

<sup>1</sup> देमा. p. 261

<sup>2</sup> Reproduced by Early. p. 264

<sup>3</sup> देमा. p. 561

सर्वत्र विजयं चाऽपि छमते मनुजाधिप ॥ दशगोसहस्रदो नित्यं शक्षेण सह मोदते । अक्षयान् छमते ठोकान्नरः शतसहस्र्दः ॥

> सुवर्णशृङ्गैस्तु विराजितानां गवां सहस्रस्य पुनः प्रदाता । प्राप्नोति लोकं दिवि देवलोकः मित्येवमाहुर्मुनिदेवसङ्घाः॥

> > इति त्रिप्रकारगोसहस्रदानम् ॥

# ধ

# अथ पर्वतदानानि

तत्र मृतस्यपुराणे

उमापतिरुवाच

मेरोः प्रदानं वक्ष्यामि दश्या मुनिसत्तम ।
यत्मसादान्नरो लोकान् प्रामोति सुर्ग्युजितान् ॥
पुराणेषु च वेदेषु यञ्जेष्यायतनेषु च ।
न तत्फलमधीतेषु कृतेष्विव यददनुते ॥
तस्माद्विधानं वक्ष्यामि पर्वतानामनुत्तमम् ।
प्रथमो धान्यशैलः स्पात् द्वितीयो लवणाचलः ॥
गुडाचलस्तृतीयस्तु चतुर्थो हेमपर्वतः ।
पश्चमस्तिलदौलः स्वात् पष्टः कार्पासपर्वतः ॥
सम्रमो धृतशैलश्च रलशैलस्तथान्ष्रप्रमः ।
राजतो नवमस्तद्वद्वामः शकराचलः ॥
वक्ष्ये विधानमेतेषां यथाववनुष्वेदाः ।

धान्याचलदानम् (१)

. अयने विषुवे पुण्ये व्यतीपाते दिनक्षये।

<sup>1</sup> हेमा., p. 335, cites this passage, from वदायुराय and begins : पुरुद्धर उवाय

शुक्कपक्षे तृतीयायामुपरागे दाशिक्षये ॥
विवाहोत्सवयज्ञे वा द्वाद्वर्यामथवा पुनः ।
शुक्कायां पश्चद्वर्यां वा पुण्यक्षें च विधानतः ॥
धान्यशैलादयो देया यथाशास्त्रविधानतः ।
गोमयेनोपलितायां यथाशास्त्रविधानतः ।
तीर्थं वाऽऽयतने वाऽपि गोष्ठे वा भवनाङ्गणे ।
मण्डपं कारयेद्भक्त्या चतुरस्मुदङ्मुखम् ॥
प्रागुदक्प्रवणं तद्बत्याङ्मुखं वा विधानतः ।
गोमयेनाऽनुलितायां म्मावास्तीर्थं वै कुशान् ॥
तन्मध्ये पर्वतं कुर्यात् विष्क्रमभैः पर्वतेर्युतम् ।
धान्यद्रोणसङ्गस्णं भवेद्विरिरहोत्तमः ॥
मध्यमः पश्चन्नवकैः कविष्मस्याह्विभः शतैः ॥

'द्रोणः' प्रमाणस्थकरचरणस्य पुंसो द्वादश्चाभः प्रसृति-भिः कुडवो भवति । अनेन कुडवेन चतुर्गुणोत्तरं प्रस्थादक-द्रोणा भवन्ति । अतश्रतुष्पष्ट्या कुडवेरको द्रोणो भवति<sup>2</sup>।

> मेर्स्महावीहिमयस्तु मध्ये सुवर्णवृक्षत्रयसंयुतः स्यात् । पूर्वेण सुक्ताफलवज्रयुक्तो याम्येन गोमेदकपुष्परागैः॥

<sup>1</sup> Omitted by हेमा. p. 336 ; I. O. reads वधाशास्त्रविधानतः; Udaipur Ms. has वृथा शह्मविधानतः

<sup>2</sup> The entire passage is cited by ইনারি, p. 337, who ends this quotation with the words:
"হবি ক্ষবহুণা আহ্বান্তম"

ं वृक्षत्रय' इति शर्कराचले त्रयो वृक्षा वश्यमाणा मन्दारपारिजातकल्पपादपाः'।

> पश्चाच गास्तमतनीलरतैः सौम्पेन वैद्वर्षसरोजरागैः। श्रीलण्डलण्डैरभितः प्रवाल-लतान्वितः शुक्कशिलातलः स्पात्॥ श्रक्षाञ्य विष्णुर्भगवान पुरारिः<sup>2</sup> दिवाकरोऽप्यञ हिरण्मयः स्पात्। मूर्द्वन्यवस्था गतमत्सरेण कार्यस्त्वनेके च पुनर्द्विजीयाः॥

'मूर्द्वव्यवस्था'<sup>4</sup> उपरिदेशस्थितिः। 'द्विजौघाः'ः पक्षिस-मूहाः। ते च सौवर्णाः, हिरण्मयत्वस्य प्रकृतत्वात्।

> चत्वारि शृङ्गाणि च राजतानि नितम्बभागेष्विप राजतः स्यात् । तथेक्षुवंशावृतकन्दरस्तुः धृतोदकः प्रस्रवणश्च दिश्च ॥ शृक्षाम्बराण्यम्बुधरावळी स्यात् पर्वेण पीतानि च दक्षिणेन ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 337: "युक्षप्रयसंयुत इति"। दक्षिणे मन्दारः, उत्तरे पारिजातः, मध्ये कल्पतरः इति पश्चप्रयम्"

<sup>2</sup> I. O., Haft for Haft ...

<sup>3</sup> हमा. p. 337, has मुवर्णन for स्वनेके

<sup>4</sup> हमा. p. 837-938 repeats these explanations

<sup>5</sup> A. S. B. and देमा., आरेश for वपेश

वासांसि पश्चादथ कर्नुराणि रक्तानि चैवोत्तरतो घनाली॥

इक्षुरेव वंशः । छतमेवोदकम् । वासांस्येव मेघाः ।

रौप्यान महेन्द्रप्रमुखानथाऽष्टौ संस्थाप्य लोकाधिपतीन क्रमेण। नानाफलाली च समन्ततस्स्यात मनोवर्म मालगविलेपन्छ ॥ ਰਿਜਾਜਸ਼ੇਗੇ**ਪ**ਰਿ<sup>2</sup> ਚੜਰਚੀ-मम्लानपुष्पाभरणं सितं वा । इत्थं निवेदयाऽमरदौलमग्रयं मेरोस्त विष्कमभगिरीन क्रमेण ॥ तरीयभागेन चतुर्दिशं त संस्थापयेत्पुष्पविलेपनाड्यान<sup>3</sup>॥ पूर्वेण मन्दरमनेकफलेश्च युक्तं युक्तं गणैः कनकभद्रकदम्यचिह्नम् । कामेन काञ्चनमधेन विराजमानं आकारयेत्क्रसमवस्त्रविलेपनास्यम् ॥

'मन्दरोऽपि' बीहिमय एव ।

<sup>1</sup> I. O. and A. S. B., দলানি

<sup>2</sup> हेमा. p. 337, वितानक चोपरि

<sup>3</sup> A. S. B., विलेपनाव्यं

क्षीरारुणोदसरसाऽथ वनेन चैव रौप्येण दाक्तिघटितेन विराजमानम् । याम्येन गन्धमदनश्च निवेदानीयो गोषुमसश्चयमयः कलधौतजम्ब्या॥

'क्षीरारुणोदसरसा' क्षीरपूरितेनाऽरुणोदसंज्ञकेन तडा-गेन। 'वनेनाऽपि' रूप्यघटितेन। 'गन्धमदनः' गन्धमादनः। 'कलधौतजस्व्या' सुवर्णजम्बृष्टक्षेण।

> हैमेन यक्षपतिना घृतमानसेन यस्त्रेश्च राजतवनेन च संयुतस्स्पात् । पश्चात्तिलाचलमनेकसुगन्धिपुष्प-सौवर्णपिष्पलहिरणमयहसयुक्तम्॥

'छतमानसेन' छतकल्पितमानससरसा । 'पश्चात्' पश्चिमदेशे ।

> आकारयेद्रजतपुष्पचनेन तद्वत् चस्रान्चितं दिपिसितोदसरस्तथाञ्ये । संस्थाप्य तं विपुलशैलमथोचरेण शैलं सुपाइवैमिप मापमपं सचस्रम् ॥

'विपुलदौलं' नाम पर्वतम्।

पुष्पेश्च हेमवटपादपद्योखरं तं आकारयेत् कनकधेर्जुविराजमानम् । माक्षीकभद्रसरसा च यनेन तद्वत् रोप्येण भास्करवता च युतं विधाय ॥

होमैश्चतुर्भिरथ वेदपुराणविद्धिः दान्तैरनिन्चचरिताकृतिभिर्द्विजेन्द्रैः। प्रवेंण हस्तमितमत्र विधाय कुण्डं · कार्यस्तिलैर्यवघृतेन समित्कुदौश्च' ॥ . रात्री च जागरमनुद्धतगीततूर्ये-रावाहनं च कथयामि शिलोच्चयानाम् ॥ <sup>2</sup>'त्वं सर्वदेवगणधाम निधेविरुद्ध-मस्मदगृहेप्बमरपर्वत नादायाऽऽञ्ज । क्षेमं विधत्स्य कुरु ज्ञान्तिमनुत्तमां नः सम्पूजितः परमभक्तिमता मधा हि<sup>3</sup>॥ . त्वमेव भगवानीशो ब्रह्मा विष्णुर्दिवाकरः। मूर्तामूर्तेपरं,वीजमतः पाहि सनातन ॥ यसमार्वं लोकपालानां विश्वमूर्तेश्च मन्दिरम्। रुद्रादिखबसूनां च तस्माच्छान्ति प्रयच्छ मे ॥ यस्मादशुन्यममरैर्नारीभिश्च <sup>4</sup>शिरस्तव । तस्मान्मामुद्धराऽशेपदुःखसंसारसागरात्'॥ एवमभ्यर्च्यं⁵ तं मेर्रु मन्दरं चाऽभिपूजयेत्। 'यस्माचैत्ररथेन त्वं भद्राइवप्रमुखेन च<sup>8</sup>।

<sup>1</sup> देमा. pp. 339-340

<sup>2</sup> मेरोरावाहनमन्त्राः इति हेमाडी, p. 340

<sup>3</sup> Omitted in A. S. B.

<sup>4</sup> हेमा. p. 341, समस्तथा for शिरस्तव

<sup>5</sup> A. S. B., एवमामन्त्र्य

<sup>6</sup> हेमा., भदारवेन वर्षेण च ; I. O., मन्त्राय वर्षे

द्योभसे मन्दर क्षिप्रमलं तुष्टिकरो' भव ॥ भयसमावन । यसमाव्युडामणिर्जम्बुद्धीपे त्वं गन्धमादन । गन्धर्ववनशोभावानतः कीर्तिर्देडाऽस्तु मे ॥ यसमात्वं केतुमालेन वैद्याजेन वनेन च । भोके भे हिरण्मयद्वाल्पशिखरः तस्मात्पुष्टिधुवाऽस्तु मे'॥

अनेन मन्त्रेण विपुलपर्वतमन्त्रणम् । 👍

उत्तरैः कुरुभिर्यसमात् सावित्रेण वनेन च ।
सुपाइवे राजसे नित्यं अतः श्रीरक्षयाऽस्तु में ॥
एवमामन्त्र्य तान् सर्वान् प्रभाते विमले पुनः ।
स्नात्वाऽध सुरवे दचान्मध्यमं पर्वतोत्तमम् ॥
विष्कमभपर्वतान् दचादित्यग्यः कमक्रो सुने ।
गावश्च दचाचतुर्विद्यदयवा दद्या दक्तितः ॥
अथवा सप्त चाऽष्टी वा पश्च दचादक्तितमम् ॥
एकां गां सुरवे दचात्किपिलां च पयस्विनीम् ॥
पर्वतानामक्षेपाणामेष एव विधिः स्मृतः ।
त एव पूजने मन्त्राः त एवोषस्कराः स्मृताः ॥
प्रहाणां लोकपालानां प्रसादीनां च सर्वदा ।
स्वमन्त्रेण च सर्वेषु होमः दौलेषु प्रथते ॥
उपवासो भवेद्यत्यं अक्षकौ नक्तिम्प्यते ।

<sup>1</sup> देमा. p. 341, पुष्टिकरो

<sup>2</sup> A. S. B and देमा., द्विरण्मयाश्वत्यशिकारः

<sup>3</sup> I. O., मुपार्थ बदासे नित्यं अतः पाहि समस्य मे

<sup>4</sup> हेमा., p. 341, पार्थिव for चक्कितः

4]

विधानं सर्वशैद्धानां क्षमशः शृष्णु नारत्॥ दानकाले च ये मन्त्राः पर्वतेषु च यत्फलम्'। ' 'असं ब्रह्म यतः मोक्तमलं माणाः मकीर्तिताः। अन्नाद्भवित सृतानि जगदनेन वर्तते॥ अन्नम्भेव यतो लक्ष्मीरन्नमेव जनार्दनः। धान्यपर्वतेत्रस्पेण पाहि तस्मान्नमो नमः'॥ 'अनेन विधिना यस्तु दशादन्नमयं गिरिम्। सन्वतर्ञ्ञातं सामृं देवलोके महीयते॥ अप्सरौरगन्धेवंराक्षिणंन विशाजता। विमानेन दिवः प्रष्टमायाति ऋषिसेवितः ॥ कर्मक्षयाद्राजराज्यं पाप्नोतीह न संशयः ।

. इति धान्याचलदानम् ॥

<sup>1</sup> These lines are omitted by Udaipur Ms. and are supplied by A. S. B. and I. O.; देमा., p. 342, reads सर्वेश for सर्वेश, पार्थिव for नारद, and

दानकालेषु
2 I. O., मन्यन्तरपुर्व साप्रे ; हेमा. p. 343 reads मन्यन्तपर्व सार्थे
3 I. O., भन्यन्तरपुर्व सार्थ ; हेमा. p. 343.

<sup>4</sup> हेमा. p. 343, सुरसेवितः

<sup>5</sup> I. O. reads instead : कत्यान्ते त भवेदाना राज्यं प्राप्नोत्यधंशयम्

#### अथ लवणाचलदानम्(२)

# तत्र मत्स्यपुराणे'

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि लवणाचलमुत्तमम् । यत्प्रदानान्नरो लोकं प्राप्नोति दिावसंयुतम्<sup>2</sup>॥ उत्तमः पोडशद्रोणः कर्तव्यो लवणाचलः। मध्यमः स्यात्तदर्द्धेन चतुर्भिरधमः स्मृतः॥ <sup>3</sup>वित्तहीनो यथाशक्तया द्रोणादर्दं तु कारयेत् चतुर्थाद्रोन विष्कम्भपर्वतान् कारयेत्पृथक् ॥ विधानं पूर्ववत् कुर्यादुब्रह्मादीनां च सर्वदा । तद्वद्वेममयान्सर्वान् लोकपालान् निवेशंयेत्॥ सरांसि कामदेवादीन तद्वच्चाऽत्र निवेशयेत । क्जर्याज्ञागरमञाऽपि दानमन्त्रं निवोधत ॥ 'सौभाग्यरससम्भूतो यतोऽयं लवणो रसः। तदात्मकत्वेन च मां पाहि पापान्नगोत्तम ॥ यस्मादश्रसाः सर्वे उत्करा लवणं विना<sup>4</sup> । प्रियं च शिवयोर्नित्यं तस्माच्छान्ति प्रयच्छ से ॥ विष्णुदेहसमुद्भृतं यस्मादारोग्यवर्द्धनम्। तस्मात्पर्वतरूपेण पाहि संसारसागरात्'॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 346 ff.

<sup>2</sup> Udaipur Ms. and A. S. B., शिवपुजित

<sup>3</sup> I. O. is corrupt through out this section.

<sup>4</sup> Udaipur Ms. and हैमा. p. 347 read नोस्टा. The text follows A. S. B. as it gives a letter sense.

अनेन विधिना यस्तु दद्याछवणपर्वतम् । ्उमालोके वसेत्कल्पं ततो याति परां गतिम्॥

इति लवणाचलदानम् ॥

### अथ ँगुडपर्वतदानम् (३)

#### तत्र मृत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि गुडपर्वतम्रसमम् ।
यत्प्रदानान्नरः श्रीमान् स्वर्गमाप्नोति पूजितः ॥
उत्तमो दश्किभौरैर्मध्यमः पश्चिभिर्मतः ।
त्रिमिभौरैः किन्छस्त्यात्त्वर्द्धनाऽल्पवित्तवान् ॥
तद्वदामन्त्रणं पूजा हिमेन्दुक्षसुरार्चनम् ।
विष्कम्भपर्वतांस्तद्वरस्तरांसि वनदेवताः ॥
होमजागरणं तद्वत् लोकपालाधिवासनम् ।
धान्यपर्वतवत् कुर्यादिमं मन्त्रमुदीरयेत् ॥
प्या देवेषु विश्वातमा प्रवरोऽयं जनाईनः ।
सामवेदस्तु वेदानां महादेवस्तु योगिनाम् ॥
प्रणदः ध्ववमन्त्रणां नारीणां पार्वती यथा ।

<sup>1</sup> I.O., दशादुभयं गिरिम्

<sup>2</sup> cf. हेमा. p. 347 ff.

<sup>3</sup> हैमा. p. 347 reads : यहप्रदानाचरः स्वर्गमाप्नोति सुरप्रजितम् ।

<sup>4 &#</sup>x27;भारः' परिभाषायां च्याख्यातः हेमा. p. 347

<sup>5</sup> A. S. B., দলযুগ্ধ

<sup>6</sup> Udaipur Ms. reads : संबेदेवानां

तथा रसानां प्रवरः सदैवेश्चरसो मतः ॥

मम तस्मात्परां रुक्षीं ददस्य गुडपर्वत ।

निवासश्चाऽषि पार्वत्यास्तस्मानमां पाहि सर्वदा''॥
अनेन विधिना यस्तु दबाहुडमयं गिरिम् ।
पूज्यमानः स गन्धवेंगीरीलोके महीघते ॥
पुनः कल्पदातान्ते तु सप्तद्वीपाधिषो भवेत्।
आयुरारोग्यसम्पन्नः वु सम्बद्धीपाधिषो भवेत्।

इति गुडपर्वतदानम् ॥

अथ कनकाचलदानम् (४)

### तत्र मृत्स्यपुराणे

अथ पापहरं वक्ष्ये सुवर्णाचलसत्तमम् । यस्य प्रसादाङ्गवनं विनेरं याति मानवः॥

- 1 This and six preceding lines are omitted by I. O.
- 2 I. O., स्वर्गतोके परोदतः
- 3 I. O., पुनर्मार्थगतः सोऽय
- 4 I. O., अरोगः सर्वेसंपद्यः
- A. S. B. and I. O., have: मुक्जिक्ट्यनम्, which देगा., p. 350, also adopts.
- ° 6 I. O. and নৈ, সভাবার্থন, Udaipur Ms. reads
  ্ গুৰুন, I. O. reads খিলৈ for নিৰ্মা, which harmonises

उत्तमः पलसाहस्रो मध्यमः पश्चिमः रातैः । तदर्द्धेनाऽधमस्तद्भत् ' अल्पवित्तोऽपि शक्तितः ॥ दयादेकपलादृद्धं यथाशक्त्या विमत्सरः । धान्यपर्वतवत् सर्वं विदध्यान्मुनिपुद्भव ॥ विष्कमभशौलास्तद्भच ऋत्विग्भ्यः प्रतिपादयेत् । 'नमस्ते ब्रह्मगर्भाय ब्रह्मबीलाय वे नमः ॥ यस्मादनन्तफलदस्तस्मात्पाहि शिलोचय । यस्मादग्रेरपत्यं त्वं वतस्मात्तेजो जगत्पतेः ॥ हेमपर्वतरूपेण तस्मात्पाहि नगोत्तमः । अनेन विधिना यस्तु द्यात्कनकपर्वतम् ॥ स याति परमं 'स्थानं ब्राह्ममानन्दकारकम् । तत्र कल्पश्चतं तिष्ठेत्ततो याति परां गतिम् ॥

इति कनकाचलदानम् ॥

#### अथ "तिलाचलदानम् (५)

#### तच मृत्स्यपुराणे<sup>६</sup>

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि तिल्हीलं विधानतः।

- 1 A. S. B., तदर्द्धावरतस्तद्वतः; I. O., तदर्द्धेन व यस्तद्वतः
- I. O., विमर्शतः
- 3 हेमा. p. 351, यस्मात्पुण्यं
- 4 हेमा- p. 351, बद्धालोकमानन्दकारणम्
- 5 A. S. B., and हेमा. p. 351 read विल्डील्यानम्
- 8 This section is not found in मस्त्रपुरण (Ananda frama edn.) and is ascribed to प्रमुख्य in देनाहें, p.351

यस्प्रदानान्नरो याति विष्णुलोकमनुत्तमम् ॥
उत्तमो दशिमद्रांणिर्मध्यमः पश्चभिर्मतः ।
श्विभः किन्छो विषेन्द्र तिलशैलः प्रकीर्तितः ॥
पूर्ववाऽपरं सर्वं 'विष्कम्भं पर्वतादिकम् ।
दानमन्त्रं प्रवश्यामि यथावन्त्रनिपुद्धव ॥
'यस्मान्मध्रुवधे विष्णोर्देहस्वेदसमुद्भवाः ।
तिलाः कुशाश्च मापाश्च तस्मान्छनो भवत्विह ॥
हत्यकव्येषु यस्मान्न तिलेरेवाऽभिलक्षणम् ।
भवादुद्धर् शैलेन्द्र तिलाचल नमोञ्स्त ते' ॥
इत्यामन्त्र्य च यो दद्यातिलाचलमनुत्तमम् ।
स वैष्णवं पदं याति पुनरावृत्तिदुर्लभम् ॥
दीर्घाषुपमवामोति पुत्रं पौतं च मानवः ।
पित्रभिर्देवगन्धवेंः प्रचमानो दिवं व्रजेत ॥

इति तिलाचलदानम्॥

### अथ <sup>2</sup>कापीसाचलदानम् (६)

तत्र <sup>3</sup>मत्स्यपुराणे

अधाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि कार्पासाचलमुत्तमुम् ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 351, वृक्षविष्कम्भकादिकम्

<sup>2</sup> देमा. pp. 360-1, has दार्पासपर्यतदानविधिः

<sup>3</sup> हेमा. pp. 360, ascribes this to पर्यपुराज. It is not found

<sup>·</sup> in म. g.

यत्प्रदानात्ररः श्रीमान प्राप्नोति परमं पदम ॥ कार्पासपर्वतस्तद्वद्विंदाद्वारेरिहोत्तमः। दशभिर्मध्यमः प्रोक्तः कनिष्टः पश्चभिः स्पृतः ॥ -भारेणाऽल्पधनो दद्यादित्तकाख्यविवर्जितः। धान्यपर्वतवत सर्वमासाद्य मनिष्डव<sup>2</sup>॥ प्रभातायां त रावयाँ <sup>3</sup>दद्यादिदस्दीरयन् । 'त्वमेवाऽऽवरणं यस्माळोकानामिह सर्वदा ॥ कार्पासेन्द्र⁴ नमस्तभ्यमधौधध्वंसनो भव'। इति कार्पासदीलेन्द्रं यो दद्याच्छिवसन्निधी<sup>5</sup> ॥ ख्दलोके वसेत्कल्पं ततो राजा भवेदिह ॥

इति कार्पासशैलदानम् ॥

अथ पृताचलदानम् (७)

### तज्ञ मत्स्यपुराणे<sup>6</sup>

अथाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि घृताचलमनुत्तमम् । तेजोऽस्तमयं सर्वं महापातकनाशनम् ॥

<sup>1</sup> A. S. B., प्रसादाद

<sup>2</sup> देमा. pp. 361, राजसत्तम for मनिप्रज्ञव

<sup>3</sup> I.O., इनं मन्त्रमुदीरयन

<sup>4</sup> हेमा. p. 361, कापीसाचल

<sup>5</sup> I. O., शिवसिषधी; Udaipur Ms. has पर्वसिषधी

<sup>6</sup> In हुना. p. 363, attributed to प्रवास े

विंशत्या प्रतक्रमभानामुत्तमः स्यादप्रताचलः। दश्मिर्मध्यमः प्रोक्तः पश्चभिस्त्वधमः स्मृतः ॥ अल्ववित्तोऽपि' यो दद्याहाभ्यामिह विधानतः। विष्करभपर्वतांस्तद्वचतुर्थादोन फल्पयेत ॥ कालितण्डलपात्राणि क्रम्भोपरि निवेशयेत । कारपेत्संहतान सर्वान यथाशोभं विधानतः॥ वेष्ट्येत् शुक्कवासोभिरिक्षदण्डफलादिकैः। धान्यपर्वतवच्छेपं विधानमिह प्रस्रते ॥ अधिवासनपूर्वं त तद्वद्वोमसुरार्चनम् । ि जालितण्डलपात्राणि अम्भोपरि निवेशयेत् ।॥ प्रभातायां तु शर्वयाँ गुरवे विनिवेदयेत । विष्कमभपर्वतांस्तद्वदृत्विग्भ्यः शान्तमानसः॥ संयोगादधृतमुत्पन्नं यस्मादमृततेजसः । तस्मात् पृताचिविदेवात्मा शीयतामत्र शङ्करः॥ 'यस्मात्तेजोमयं ब्रह्म घते तच व्यवस्थितम् । धृतपर्वतरूपेण तस्मातः पाहि भूधर'॥ अनेन विधिना दयाद् घृताचलमनुत्तमम्। महापातकपुक्तोऽपि लोकमायाति<sup>5</sup> जाङ्सम् ॥

l देना. p. 363, यस्त्रवितः प्रकृतिन

<sup>2</sup> देना. p. 363, अधिवासे च इतीत

<sup>3 (</sup>at. p. 363 has this line, which is missing in the manuscripts.

<sup>4 1.0.,</sup> स्टिन्यः

<sup>5</sup> I.O., આરોલિ

हंससारसयुक्तेन किङ्किणीजालमालिना । विमानेनाऽप्सरोभिश्च' सिद्धविद्याधरैर्द्यतः ॥ विचरेत पित्रभिः सार्ट्यं यावदासतसम्बद्धना ॥

इति घताचलदानम् ॥

### अथ <sup>2</sup>रत्नाचलदानम् (८)

### तत्र <sup>3</sup>मत्स्यपुराणे

अथाऽतः सम्भवक्षामि रह्माचलमनुत्तमम् ।
छक्काफलसहस्रेण पर्वतः स्मात्स उत्तमः ॥
मध्यमः पञ्चशातिकस्त्रिश्चतंनाऽधमः ' स्मृतः ।
चतुर्थाशेन विष्कम्भपर्वताः स्मुः समन्ततः ॥
पूर्वेण वज्रगोमेदैदेक्षिणे इन्द्रनीलकैः ।
पुष्परागयुतैः कार्यो विद्वद्रभ्यो गन्धमादनः ॥
वैद्र्यविद्वमैः पश्चात् सम्मितो विपुलाचलः ।
पद्मागीः ससीपर्णेक्तरेण च विन्यसेत ॥

'वज्रगोमेदैः' समसंख्यैः, 'समं स्यादश्चतत्वात्' इति

<sup>1</sup> I. O., विमानेनाऽर्कवर्णन

<sup>2</sup> A. S. B. I. O., and हेमा. p. 364 have रत्नाचलदानम् The extract is attributed by हेमा. to वधरुराण

<sup>3 4.</sup> g. ch. 90.

<sup>4</sup> I. O., शतकैः विंशतैरचाऽधमः

<sup>5</sup> A. S. B. and T. O.

#### न्यायात् । 'सौपणीः' गरुडात्मजः' ।

धान्यपर्वतवत् सर्वमञ्जाञ्पि परिकल्पयेत्। तद्भदावाहनं कृत्वा यृक्षान् देवांश्च काञ्चनान् ॥ प्रजयेत्प्रष्पपानीयैः प्रभाते च विसर्जयेत् । पूर्ववद्गरुऋत्विग्भ्य इमान् मन्त्रानुदीर्येत् ॥ 'त्वं च रहामयो नित्यं नमस्तेऽस्त सदाचल<sup>2</sup>। यथा देवगणाः सर्वे सर्वरह्नेप्ववृक्षिताः ॥ यस्माद्रवयसादेन तुष्टिं प्रकुरुते हरिः<sup>3</sup>। स याति वैष्णवं लोकममरेइवरपूजितः॥ सदा रत्नप्रसादेन तस्मान्नः पाहि पर्वत । यावत्केलपदातं साग्रं वसेदिह नराधिप'॥ अनेन विधिना यस्तु दद्याद्रब्रमहागिरिम्⁴। रूपारोग्यगुणोपेतः सप्तद्वीपाधिपो भवेत् ॥ ब्रह्महत्यादिकं किञ्चियदब्राऽमुत्र वा कृतम्। तत्सर्वं नाशमायाति गिरिर्वज्रहतो यथा॥

#### इति रहाचलदानम् ॥

- 1 Reproduced by ₹47. pp. 364 ff.
- 2 I. O. and A. S. B. texts corrupt: restored from printed Purapas and th. pp. 365
- 3 The order of the verses here is slightly different from #4. 3. ch. 90, p. 161
  - 4 I. O. and Em. pp. 365., रत्नमर्च गिरिम्

#### अथ 'रूप्याचलदानम् (९)

#### तत्र "मत्स्यपुराणे

47

अतः परं मवक्ष्यामि रूप्याचलमनुत्तमम् । पत्मसादान्नरो पाति सोमलोकं द्विजोत्तम ॥ दशिः पलसाइस्रेक्तमो रजताचलः । पश्चिमिमध्यमः मोक्तस्तदर्द्धेनाऽवरः स्पृतः ॥ अशकौ विंशतेरूर्द्वं कारयेञ्छक्तितः सदा । विष्कम्भपर्वतांस्तद्वन्तरीयांशेन कल्पयेत् ॥ पूर्ववद्वाजतान् कुर्योन्मन्दरादीन् विधानतः । कल्पौतमयांस्तद्वहोकेशानचेपद्वधः ॥

#### 'कलघौतं' काञ्चनम् ।

त्रस्विष्ण्यकेवान् कार्यो नितम्बोड्य हिरण्मयः । राजतं स्यायदन्येषां कार्यं तदिह काश्चनम् ॥ द्येषं च पूर्ववत् कुर्याद्वोमजागरणादिकम् । दयात्तद्वत्यभाते तु ग्रुरवे रीप्यपर्वतम् ॥ विष्कम्भद्योद्यातृत्विग्भ्यः पूज्य वस्त्रविटेपनैः । इसं मन्त्रं पटन् दयाहर्भपाणिविमत्सरः ॥ 'पितृणां वस्त्रभे यस्माद्धरीन्द्राणां द्यिवस्य च<sup>4</sup> ।

<sup>1</sup> A. S. B., स्वटापतदानम्

<sup>2</sup> st. J. ch. 91. Attributed by Int. to august

<sup>3</sup> Reproduced by \$17, pp. 365 4 A. S. B.

<sup>, ,</sup> 

पाहि ',राजत तस्मान्नः शोकसंसारसागरात्'॥ इत्यं निवेद्यं यो दद्याद्रजताचलमुत्तमम् । गवामयुतदानस्य फलमाप्नोति मानवः॥ सोमलोके स गन्धवः किन्नराष्सरसा गणैः। पुज्यमानो वसेद्धीमान् यावदाभृतसम्ब्रवम्॥

इति रूप्याचलदानम् ॥

### अथ शर्कराचलदानम् (१०)

#### तत्र <u>मृत्स्यपुराणे</u>°

अयाऽतः सम्प्रवक्ष्यामि शकैराचलमुत्तमम् ।
यस्य प्रदानाद्विष्णवकैष्द्रास्तुष्पन्ति सर्वदा ॥
अप्रभिः शकैराभारैकत्तमः स्थान्महाचलः ।
चतुर्भिर्मध्यमः प्रोक्तो भाराभ्यामवरः स्मृतः ॥
भारेण चाऽद्धैभारेण कुर्यादाः स्वल्पवित्तवान् ।
विष्कम्भपर्वतान् कुर्यान्तरीयांशेन मानवः ॥
धान्यपर्वतवत्सर्वमासाचाऽमरसंयुतम् ।
छेरोरूप्रदे नदुष्त्य स्थान्यं हेप्यत्स्वप्रप्रम् ॥
मन्दारः पारिजातश्च तृतीयः कल्पपादपः ।
एतद्वृक्षत्रवर्षं मूर्षि सर्वेष्वपि निवेदयेत् ॥

<sup>1</sup> The printed text তেব পাই makes no sense : it should be পাই তেব

<sup>2</sup> म. पु. ch. 12, p. 162; attributed by हेमा. to पणपुराण

हरिचन्दनसन्तानौ पूर्वपश्चिमभागयोः । निवेदयौ सर्वदौलेषु विदोपाच्छर्कराचले ॥ मन्दारे कामदेवश्च प्रत्यावक्त्रः सदा भवेत्। गन्धमादनशृङ्गे तु धनदः स्यादुदङ्मुखः ॥ प्राङ्सुखो वेदमूर्तिश्च हंसः स्याद्विप्रलाचले । हैमी सुपाइवें सुरभी दक्षिणाभिमुखी भवेत ॥ धान्यपर्वतवत सर्वमावाहनमखादिकम् । क्रत्वाऽथ गरवे दचान्मध्यमं पर्वतोत्तमम् ॥ श्रत्विग्भ्यश्चतुरः देशलानिमान्मन्त्रानुदीरयेत् । 'सौभाग्यामृतसारोऽयं परमः दार्करायुतः॥ तद्वन्ममाऽऽनन्दकारी भव शैलेन्द्र सर्वदा। असतं पिवतां ये त निपेतर्भवि शीकराः'॥ देवानां तत्समुत्थोऽयं<sup>ट</sup> पाहि नः शर्कराचल । मनोभवधनुर्भेध्यादुद्वता शर्करा यतः॥ तन्मयोऽसि महाशैल पाहि संसारसागरात्'। यो दद्याच्छर्करादौलमनेन विधिना नरः॥ सर्वेपापविनिर्भुक्तः प्रयाति शिवमन्दिरम् । चन्द्रादित्यप्रतीकाशमधिकह्याऽनुजीविभिः॥ सहैव यानमातिष्ठेत्स तु विष्णुप्रचोदितः। ततः करपंदातान्ते तु सप्तद्वीपाधिपो भवेत्॥

<sup>1</sup> Udaipur Ms., सर्वसः-

<sup>2</sup> म. प्र. p. 162, देवानां तत्त्वमुस्थस्त्वं

 आयुरारोग्यसम्पन्नो यावज्जनमायुतत्रयम् । भोजनं शक्तितः कुर्यात्सर्वशैले विमत्सरः ।। सर्वज्ञाऽक्षारलवणमश्रीयात्तदनुज्ञ्या । पर्वतोपस्करान् सर्वान् प्रापयेद्वाह्मणालयम् ॥

तधा

पञ्चेदिमानप्यधनोऽपि भक्त्या स्पृशेन्मनुष्यैरिह दीयमानान्। शुणोति भक्त्याऽथ मतिं ददाति निष्कलमपः सोऽपि दिवं प्रचाति ॥ दुःस्वप्नप्रशमसुपैति पट्यमानैः शैलेन्द्रैर्भवभयभेदनैर्भन्दयः। यः क्रुर्यात् किस् सुनिएङ्गवेह सम्यक् शान्तात्मा सकलागिरीन्द्रसम्प्रदानम् ॥

#### इति शर्कराचलदानम् ॥

इति <sup>2</sup>महाराजाधिराजश्रीमद्गोविन्दचनद्रदेवमहासान्धिविग्र-हिक भद्दशीहृदयधरात्मज भद्दशीलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरी दानकाण्डे पर्वतदानानि॥



<sup>1</sup> A. S. B., सर्वशैलेष्वमत्सरः

<sup>2</sup> A. S. B.: Udaipur Ms. has इति श्रीमल्डस्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डे पर्वतदानानि ; I. O. reads पर्वतदानपर्व for पर्वतदानानि

# अथ गुडधेन्वादिदानानि

तत्र 'मत्स्यपुराणे

गुडधेनुविधानस्य यद्गुपित् यत्फलम् ।
तिद्दानीं प्रवक्ष्यामि सर्वपापप्रणाशनम् ॥
कृष्णाजिनं चतुर्देश्तं प्रागग्रं विन्यसेद्भृवि ।
गोमयेनोपलिशायां दर्भानास्तीर्यं यत्नतः ॥
लघ्वेणकाजिनं तद्भद्रत्सस्य परिकल्पयेत् ।
प्राक्ष्मुर्खां कल्पयेद्धेनुमुदक्पादां सवत्सकाम् ॥
उत्तमा गुडधेनुः स्यात्सदा भारचतुष्टयम् ।
वत्सं भारेण कुर्वीतं भाराभ्यां मध्यमा स्मृता ॥
अर्द्धभारेण वत्सः स्यात्कानिष्टा भारकेण यः ।
चतुर्याद्योन चत्सः स्यात् गृहवित्तानुसारतः ॥
धनुवत्सौ धृतास्यौ तौ सितस्क्ष्माम्यराष्ट्रतौ ।
श्चिक्तकर्णाविश्चपादौ शुविस्तान्तम्लदेक्षणौ ॥

<sup>1</sup> हमा. p. 382, brings ग्रुडधेम्बादिदानांन under अतिदान, as defined in भविष्यपुराण : 'श्रीण्याहुरतिदानांनि येतुः पृथ्वी स्वरस्वती' ( p. 381 )

<sup>2</sup> A. S. B., रलस्पाम्बरास्ती

सितसूत्रविरालो तौ सितकम्बलकम्बलौ । ताम्रकदूकपृष्टौ' तौ सितचामररोमकौ ॥ विद्वमश्रूगुगोपेतौ नवनीतस्तनान्वितौ । श्लौमपुच्छौ कांस्यदोहाविन्द्रनीलकतारकौ ॥ सुवर्णश्रृङ्काभरणौ राजतखुरसंयुतौ । नानाफलसमायुक्तौ घाणगन्धकरण्डकौ ॥

'गन्धकरण्डः' सुराभिगन्धास्त्रद्वयं कर्ष्रादि ।

इत्येवं रचियत्वा तु धूपदीपैरथाचयत् ।

[ॐ] 'या लक्ष्मीस्सर्वमृतानां या च देवेषु संस्थिता ॥
धेनुरूपेण सा देवी मम शान्ति मयच्छतु ।
देहस्या या च च्द्राणी शङ्करस्य सदा प्रिया ॥
धेनुरूपेण सा देवी मम पापं न्यपोहतु ।
विष्णोर्वक्षसि या लक्ष्मीः खाहा या च विभावसोः ॥
चन्द्रार्कशकशक्तिर्या धेनुरूपाऽस्तु सा श्रिये ।
चनुर्वेवस्य या लक्ष्मीः या लक्ष्मीर्यनदस्य च ॥
लक्ष्मीर्या लोकपालानां सा धेनुर्वरदाऽस्तु मे ।
स्वथा या पितृमुख्यानां खाहा यज्ञभुजां च या ॥
सर्वपापहरा धेनुः तस्माच्छान्ति प्रयच्छ मे'।
एवमामन्त्र्य तां घेनुं श्राह्मणाय निवेदयेत् ॥
विथानमैतदेन्तां सर्वासामिह प्रव्यते ॥

<sup>1</sup> हेमा p. 382, सद्दं सङ्ख्येशः

ਰਹਾ¹

यास्त पापविनाज्ञिन्यः प्रकानते दश धेनवः। तासां स्वरूपं वक्ष्यामि नामानि च नराधिप ॥ प्रथमा गुडधेनुस्त्यात् घृतधेनुस्तथा परा । तिलघेनुस्तृतीया च चतुर्थी जलसंज्ञिता ॥ क्षीरधेनुख्य विख्याता मधुधेनुस्तथा परा । सप्तमी दार्कराधेनद्धिधेनस्तथाऽष्टमी ॥ रस्रधेनुश्च नवमी दशमी स्थात्स्वरूपतः। कुम्भास्त्युर्द्ववेनुनामितरासां च राज्ञयः ॥ सुवर्णधेनमप्यत्र केचिदिव्छन्ति मानवाः। नवमी तेन तैलेन<sup>2</sup> तथाऽन्येऽपि महर्पयः॥ एतदेव विधानं स्यात्तज्ञैवोपस्कराः स्मृताः । मन्त्रावाहनसंयुक्ताः सदा पर्वणि पर्वणि॥ यथाश्रद्धा प्रदातच्या सुक्तिसुक्तिफलपदा । अमेययज्ञफलदाः<sup>३</sup> सर्वपापहराः शुभाः॥ अयने विपुवे पुण्ये व्यतीपातेऽथवा पुनः । गुडधेन्वादयो देया उपरागादिपर्वस्त्र ॥ **अत्र च इतादिधेनद्रव्यपरिमाणमपि गुडधेनुक्तमेव**, 'विधानमेतद्वेनूनां सर्वासामपि पट्यते'

इति सामान्येनाऽतिदेशात्।

<sup>1</sup> हेमा. p. 381

<sup>2</sup> I.O., कत्पेन

<sup>3</sup> A. S. B., अमेय ( immeasurable )

## 'क्रमभास्युर्द्रवधेनूनामितरासां तु राज्ञयः'

इति भारचलुष्टयादिपरिमितद्रबद्रव्यस्याऽवस्थापनप्रकार् रकथनम् । यत्र पृद्यपुराणादौ एकेनैच घटेन घृतादिधेतु-कथनं, द्रोणमात्रेण च तिल्धेनुकथनं, तदेतद्वेनुप्रकारात् प्रकारान्तराभिप्रायेण'ॐ।

### महाभारते 2

गोमत्या विद्यया घेतुं तिलानामभिमन्त्र्य यः । रसरतमर्या दचान्न संशोचेत्कृताकृते ॥

#### गोमती विचा तन्नैव

'गावो मामनुतिष्ठन्तु हेमशृङ्गाः पयोमुचः। सुरभ्यस्सौरभेटयश्च सरितः सागरं यथा॥ गावः पद्दयाम्पहं नित्यं गावः पद्दयन्तु मां सदा। गावोऽस्माकं वयं तासां यतो गावस्ततो वयम्॥ एवं रात्रौ दिवा चाऽपि समेषु विपमेषु च। महाभषेषु च नरः कीर्तयन्मुच्यते भयात्॥

<sup>1</sup> ইন্মাই p. 381, cites the entire prose explanation between the stars \* and adds '(বি হলবহু: This has enabled the erroneous version of the passage in the manuscripts to be corrected.

<sup>2</sup> देमा. p. 388 tt.

इत्येषा गोमती विचा कीर्तिता ते मयाऽनघ'॥ इति गोवधमायश्चित्ते वक्ष्यते।

### प्दापुराणे'

विधानं तिल्धेनोर्यत्तच्छ्रणुष्य नराधिप । पोडशादमयी घेनुश्रत्भिर्वत्सको भवेत्॥ इक्षदण्डमयाः पादाः दन्ताः प्रपमयाः ग्रुभाः । नासा गन्धमयी तस्या जिह्ना गुडमयी तथा ॥ पृष्ठे तु कल्पनीया स्याद्धण्डाभरणभृपिता। ईंहर्शी कल्पयित्वा तु स्वर्णशृङ्गी प्रकल्पयेत् ॥ रौप्यखुरां कांस्पदोहां पूर्वधेनुविधानतः। एवं विधानं कृत्वा तु ब्राह्मणाय तु दापयेत्॥ कृष्णाजिनस्थितां धेनुं वासोभिर्भूषितां शुभाम् । स्त्रेण सूचितां कृत्वा पश्चरवसमन्विताम् ॥ सर्वोपिधसमायुक्तां मन्त्रमुका तु दापयेत्। 'अन्नं मे जायतां सद्यः पानं सर्वरसास्तथा ॥ कामान् सम्पादयाऽस्माकं तिलधेनो द्विजार्पिते । गृह्यामि देवि त्वां भक्त्या ऋदुम्वार्थं विशेषतः॥ भरस्य कामैमा सर्वेस्तिलघेनो नमोञ्स्त ते'। एवं विधानतो दत्ता तिल्धेनुर्द्वपोत्तम ॥ सर्वकामसमावाहिं करते नाञ्त्र संशयः।

<sup>1</sup> देमा. р. 388 ग

<sup>2</sup> A. S. B., पमरश्रमयी तथा

जलधेनुस्तथैवेह कुर्रमधेनुः प्रकल्पिता ॥
दत्ता तु विधिना कामान् सद्यः सर्वान् प्रयच्छित ।
धेनुश्च तत्र दत्ता हि पौर्णमास्यां नराधिष ॥
सा पितृंहतारयेहुगांत्ररकात् कामदा भवेत् ।
धृतधेनुस्तथा दत्ता विधानेन विचक्षणैः ॥
सर्वकामसमावाग्निं कुरुते कान्तिदा भवेत् ।
रस्रधेनुं तथा दत्वा कार्तिके मासि पार्थिव ॥
सर्वान् कामानवाप्नोति नित्यं सुगतिभाग्भवेत् ॥

### इति पश्च[गुड]धेनुदानम् ॥

### वराहपुराणे'

चतुर्भिस्तेतिकाभिस्तु प्रस्य एकः प्रकीतिंतः । सा तु पोडशिभः कार्या चतुर्भिर्वत्सको भवेत् ॥ इश्चदण्डमयाः पादाः "दन्ताः पुष्पमयाः शुभाः । नासा गन्यमयी तस्या जिह्ना गुडमयी तथा ॥ पुच्छे स्रक्कल्पनीया स्यात् धण्टाभरणभूषिता । ईदर्शा कल्पयित्वा तु स्वर्णग्रङ्गी प्रकल्पयेत् ॥ कांस्यदोहां रीष्पखुरां पूर्वचेनुविधानतः । तिल्धेनुं तदा दत्वा द्वादश्यां नियतः शुचिः ॥ आत्मानं तारयेवृदुर्गाद्यरकात् कामदा भवेत् ।

<sup>1</sup> वराइप्राण p. 433, Bibliotheca Indica ed.

<sup>2</sup> बरा. पु. p. 437, रजतस्य द्धरेर्युताः

<sup>3</sup> ६दं पद्यं मुद्रितवराह्मुराणे नोपलभ्यते

'सेतिका।' कुडवः । स च द्वाद्वराष्ट्रस्तिपरिमितः ।

#### देवीपुराणे

तिल्रघेनुं प्रवस्पामि दुर्गा येन प्रसीदिति ।
अपि दुष्कृतकर्माऽपि यां दत्वा प्रयतो भवेत् ॥
प्रत्यक्षा येन देवी स्याद्राजपुत्र सुखावह ।
भवनेऽतिचिरेणैतत् तच्छृणुष्व नरोत्तम ॥
देवदेवीमनुज्ञाप्य सातो वै संयतेन्द्रियः ।
पूजयेत् पुष्पगन्धायैः दीपधूरीविंचक्षणः ॥
इत्वा इताज्ञाने देवीं तथा द्वोणमर्यी करः ।

'हुत्वा हुताज्ञाने देवीमि'ति। देवीं पूजियत्वा होमप्रका-रेण देवीं प्रीणिक्तिना।

आडकेन भवेद्वत्सः सर्वरत्नियृपितः । हैमशृद्धाँ रौप्यखुरां गन्धघाणां सुद्योभिताम् ॥ सुखं गुडमयं कार्यं जिह्नामन्नमयां तथा । कङ्कणं सूक्ष्मसूत्रं तु पादाविश्वमयौ तथा ॥ ताम्रपृष्ठं भवेत्तस्या ईक्षणे मणिमौक्तिके । चारुस्त्रमयौ कर्णां दन्तौ फलमयौ तथा ॥ नवनीतैः स्तनान् सुर्यात् पुच्छं माल्यमयं सुरू । पुच्छं तु मणिसुक्ताभिः फलैस्ताश्च समर्चयेत् ॥ शुभ्यस्त्रयुगच्छन्नां चारुवस्त्रविभूषणाम् । ईहक्संस्थानसम्पनां कृत्वा श्रद्धासमन्वितः ॥ कांस्पोपदोहनां दयादेवी मे प्रीयतामिति ।
मन्त्राभिमन्त्रितां कृत्वा तद्गक्ताय निवेदयेत् ॥
यावांश्च तिलवस्त्राणां घातुमूलफलस्य च ।
विचते तु रजो यावत्तावत् स्वगें वसेन्नरः ॥
पितृत् विगतपापांस्तु कृत्वाऽधस्ताद्वृतानिष' ।
प्राप्य देव्याः द्युभान् लोकान् स्थापयेदियचारतः ॥
तिस्मन् स रमते वत्स यावदा चन्द्रतारकम् ।
तथा कालादिहाऽऽयातो जायते प्रथिवीपतिः ॥
- प्राप्यं योगसहस्रैर्यत् प्राप्नोति परमं प्रदम् ॥

इति तिलघेनुदानम् ॥

### अथ घृतधेनुदानम्

#### देवीपुराणे

तिलाभावे प्रदातन्या सपिँधेनुर्विधानतः<sup>3</sup>। स्नापित्वा भवानीं तु धृतक्षीरेर्यधाविधि॥ पूजयेत् स्रजमालाभिनैंवेयैः सुमनोहरैः। आहेरत् सर्वद्रन्याणि उपकल्पेत तत्र ताम्॥ गञ्यस्य सपिँपः कुम्भैः पुष्पमालाविभूपितम्। कांस्यपात्रं तथा वस्त्रेद्दलविनं च विधीयताम्॥

<sup>1</sup> A. S. B., इतानपि; Udaipur Ms. has भवानपि

<sup>2</sup> A. S. B., अविचारणात्

<sup>3</sup> днг. pp. 394 ff.

हिरण्यगर्भसहितां मणिविद्यममौक्तिकैः । पादानिश्चमयान् कृत्वा कुर्योद्रौप्यमयान् राफान् ॥ हेमचक्षुरतथा शृक्षैः कृष्णाग्रुरुमयैः शुभैः । सप्तधान्यैश्च तत्पार्द्वे पात्रान्तेन च केवलम्' ॥

'पाइवें' कक्षिसन्निहितदेशभागे।

घाणं त्वगरुकपुरै: तथा फलमया: डाभा: । मुखं च गुडक्षीरेण सितां जिह्नां प्रकल्पवेत ॥ पुच्छं क्षौममयं कार्यं रोमाणि सितसर्पपैः। ताम्रप्रष्ठं विचित्रं तु ईहग्रूपां मनोरमाम् ॥ विधिना घृतवत्सं च क्रुर्याल्लक्षणलक्षितम् । एतैः करवा तथा नत्वा<sup>2</sup> प्रजयित्वा विधानतः ॥ तद्भक्ताय प्रदातच्या सर्पिपो घेत्ररुत्तमा<sup>3</sup>। 'इमां ममोपकाराय गृह्णीप्व मदनुग्रहात ॥ भीयतां नन्दिनी देवी मङ्गला चर्चिता त सा<sup>4</sup>'। इत्युक्तवा वाचयेद्धेतुं कृत्वा मन्त्रमनोतुगाम्॥ अनेन विधिना देया सर्पिपो धेतुरुत्तमा। हिर्ण्यरत्रधेनुश्च प्रदेया विधिना शुभा<sup>5</sup>॥ मच्यते सर्वपापेभ्यः सर्वात् कामानवाप्नुयात्।

<sup>1</sup> हेमा. p. 395, पात्रोजैन च कम्बलम्

<sup>2</sup> A.S.B., नन्दा

<sup>3</sup> A. S. B. ; Udaipur Ms. has महला शास्त्रारंगे

<sup>4</sup> A.S.B., चर्तिका उमा

<sup>5</sup> A. S. B., विधिनाऽसुना; हेमा. p. 395

यत्र क्षी्रवहा नयो यत्र स्पिंग्तलहुमाः । ।
पयसा कर्दमा यत्र तिस्मिन् लोके महीयते ।
तेषां व्चाऽभीष्टमामोति सुदा परमया सुनः ॥
दशपूर्वापरांस्तार्य आत्मानं चैकविंदातिम् ।
भूयः पृथ्वीशतां याति इह लोके स मानवः ॥
सकामानामियं व्युष्टियंनोक्ता यहुधा कृता ।
देव्या लोकमवामोति निष्कामो सृतधेनुदः ॥

इति [ देवीपुराणोक्त ] पृतधेनुदानम् ॥

#### अथ जलघेतुदानम्

तोयधेर्ज शृणु वत्स यथा देवी प्रसीदिति<sup>5</sup>। क्रुम्भं तोयेन सम्पूर्णं रत्नवस्त्रयुगान्वितम् ॥ समस्तयोजसंयुक्तं दूर्वोपल्छवद्योभितम् । दूर्वोक्षतदिधिरक्कष्टामलकचन्दनैः॥

'समस्तवीजानि' सर्वधान्यानि<sup>6</sup>।

माल्यद्रव्यसमायुक्तं<sup>7</sup> तिलपात्रैश्च संयुतम् ।

- 1 हेमा. p. 395., सर्पिर्वहा हदा
- 2 A. S. B. and हेमा. p. 896., स्वामित्वं
- 3 A. S. B., and हेसा. p. 396, ब्युष्टिः for पुष्टि
- 4 A. S. B., and हेमा. p. 366, धेनोस्ताबदुदाइता
- 5 हेमा. p. 401; cited from देवीपुराण
- 6 Repeated हेमादि. pp. 401
- 7 A. S. B. and हैमा. p. 401., मास्पच्छत्र

दिधिक्षीरघृतं पात्रं धान्यानां च मकल्पयेत्।। वत्सकं कल्पयेत्तत्र तद्वत्तोयमयं बुधः । देवीमभ्यर्ज्यं विधिवत् सोपवासो खनन्तरम्' ॥ देवीभक्ताय दवादाः सर्वात् कामानवाप्तुयात् । 'जयाऽरितृदनी देवी देवानां भयनाद्विानी ॥ वेदमार्त्वरे दुगंं सर्वगे सुभगे नमः' । अनेन वत्समन्त्रेण नन्दानाम्नाऽभिमन्त्रयेत् । देवी मे प्रीयतां निल्यं यथोदितफ्लं शुभा ॥

### इति तोयधेनुप्रदानम् ॥

#### स्कन्दपुराणे<sup>2</sup>

जलघेतुं च यो दद्यात्तस्य दानफलं शृष्णु । प्रपाद्यालां नगं क्ष्पं वापीकासारपुष्कलम् ॥ कृत्वा चैतत्समन्त्रेण मन्दानाम्नाऽभिमन्त्रयेत् । देवी मे पीयतां नित्यं यथोदितफलानि च ॥ पुष्पेश्च विविधाकारैरम्यच्ये द्विजसत्तमान् । अक्ष्पभाज्यैः सतृप्तानां तिलपात्राणि दापयेत् ॥ दक्षिणां पुष्कलां द्यादेभ्यस्त्वादांसयेत्ततः ।

<sup>1</sup> Ibid, अथ नक्तवान्

<sup>2</sup> Omission : supplied by A. S. B. and हेमा. p. 401

<sup>3</sup> A. S. B., प्रपां सभां तडागं च कृषं चापि स्वपुष्कलम्

<sup>4</sup> Different in हेमा. p. 401

<sup>5</sup> A. S. B.

'एभ्यो' द्विजेभ्यः' ।

आपः शिवाध सौम्पाश्च तर्पयन्तु पितृत् मम।
कामदा मम कामाय भवन्त्विति वै वदेत् ॥
एवं दत्वा तु तां धेतुं पुनः अकृत्वा च वै तदा।
वाइयेत्तु प्रपादेवीं ब्रह्मलोकसमापिणीम् ॥
तिलपात्राणि दत्वा च तथा वस्त्रयुगं शुभम्।
सुवर्णस्य च सान्निध्यं फलानि विविधानि च ॥
ततो दयाच्छुचिः शान्तो ब्राह्मणेम्यो यथाविधि।
एतं गावः प्रसूयन्ते एतं सुम्यां प्रतिष्ठितम् ॥
एतमग्निश्च देवाश्च एतं मे सम्प्रदीयताम्।
एवं विधानतो दयाइह्मलोके महीयते॥

इति जलघेनुदानम्॥

### अथ तिलघेनुदानम्

### आदित्यपुराणे<sup>ड</sup>

दरिद्रः खलु यो दचात्तिलघेतुं विधानतः। गोमयेनोपलिप्याञ्य तत्र घेतुं समालिखेत्॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 403

<sup>2</sup> A. S. B., and हेमा. p. 402

<sup>3</sup> A. S. B., भीला च वा वदा

<sup>4</sup> A. S. B., and ह्मा.

<sup>5</sup> हेमा. p. 388 य

तिलैरापूर्य सर्वाङ्गं तिलघेतुं प्रकल्प च । खुरेषु चैव शृङ्गेषु देयं कनकसेव च ॥ सितलां दक्षिणां चैव ब्राह्मणाय निवेदयेत् । तिलघेतुं प्रयच्छंस्तु स्वर्गलोकं च गच्छति । ऋणैः सर्वेः प्रमुच्चेत कर्मणा मनसा कृतैः ॥ तिलसंख्या च यावद्वे विलक्षेदिदातानि च । मोदते तत्र वर्षाणां वसुलोकं न संदायः ॥ अथ मानुपमापाति कदाचित्कालपर्वयात् । धनधान्यसमृद्धो वा जायते महतां कुले ॥

#### महाभारते<sup>3</sup>

सुदक्षिणां काश्चनचारुगृङ्गीं कांस्योपदोहां द्रविणोत्तरीयाम् । धेतुं तिलानां ददतो द्विजाय लोका वसूनां सलभा "भवन्ति ॥

#### तथा

धेन्वाः प्रमाणेन समप्रमाणं धेतुं तिलानामपि च प्रदाय ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 388 स, सबैलां

<sup>2</sup> A. S. B., तावरक्रोटिशतानि च; so also ह्रेमा. p, 388

<sup>3</sup> देगा. p. 388 ख.

<sup>4</sup> हेमा. p. 388 क and A. S. B.

पानीयवापीं च यमस्य लोके न यातनां काश्चिदुपैति मर्त्यः ॥

इति तिलघेनुदानम्॥

### आदित्यपुराणे 2

गवाभावे तथा दयात् घृतधेतं यतव्रतः ।
केन कार्य्यविधानेन तदिहैकमनाः जृणु ॥
आदित्यं तु जगन्नाथं घृतक्षीराभिषेचनैः ।
सम्पूज्य पूर्ववत् पुर्ण्यर्गन्धधूपादिभिर्नरः ॥
अहारात्रोपितां भृत्वा अभिष्ड्य घृताचिषम् ।
गव्यस्य सर्पिपः कुम्मं पुष्पमाठाविभ्षितम् ॥
कांस्योपधानसंयुक्तं सितवस्त्रयुगेन च ।
हिरण्यगर्भसहितं मणिविद्वममौक्तिकैः ॥
इश्चयष्टिमयाः पादाः खुरा रूप्यमयास्तथा ।
सौवणं चाक्षिणी कुर्याच्छूङ्गं चाऽगुरुकाल्पतम् ॥
सम्यान्यमये पाद्वें पन्नोणेंन च कम्यङम ।

'पत्रोर्ण' कौद्योयविद्योगः।

<sup>1</sup> A. S. B. and हेमाहि; Udaipur Ms. and I. O. have many lacunae and errors

<sup>2</sup> हेमा. p. 396

<sup>3</sup> A. S. B., अभिधून धृतार्निषेम ; हेमा. p. 396., अभिद्युत्य

<sup>4</sup> A. S. B. and gar. p. 396

कुर्यात्त्ररूपकर्षपुरं पाणान् फलमयांस्तथा । तत्वदार्करया जिह्नां गुडक्षीरमयं मुखम् ॥ क्षीमसूत्रेण लाङ्गुलं लोमानि सितस्पर्पेः। ताम्पात्रमयं कुर्यात् पृष्ठं स्नग्दामसंयुतम् ॥ ईदक्स्यरूपां सङ्करूप्य पृतधेतुं नराधिषः। तद्वत्करूपनया धेनोः पृतवत्सं प्रकरूपयेत्॥

'ईरक्स्वरूपां' सम्मुखं धृतधेनुवत् अवयवकल्पना-

तं च विष्रं महाभागं मनसैव घृताचिषम् ।
कल्पित्वा ततस्तस्मै प्रयतः प्रतिपादयेत् ॥
'इमां ममोपकाराय युद्धीष्य त्वं द्विजोत्तम ।
प्रीयतां मम देवेद्दो घृताचिभिहिरोत्तमः' ।
इत्युदाहृत्य विष्राय दयाद्वेतुं नरोत्तम ।
दत्वैकरात्रं स्थित्वा च घृताहारो नराधिप ॥
मुच्यते सर्वेपापेभ्यः तस्य दानफळं द्यृष्ठ ।
घृतक्षीरबहा नथो यत्र पायसकर्दमाः ॥
तेषु लोकेषु नित्यं स मोदते त्रिददौः सह ।
पितुरूद्धं नयेत् सप्त पुरुषांस्तस्य येऽष्यधः ॥

#### इति घृतधेनुदानम्॥

- Note the reference to নুফলবুর
- 2 A. S. B., ताम्रपात्रमयं प्रष्टं कुर्यात् श्रद्धासमन्दितः
- 3 A.S.B.
- 4 A. S. B. and हेमा.
- 5 Lacuna supplied by A. S. B. and हेमा. p. 397

उपोवितः समभ्यन्यं आदित्यं परमेश्वरम् । पुष्पपूरोपहारैश्च यथाविभवमादतः॥ सङ्कल्प्य जलघेतुं च कुम्भं तमभिपूजयेत्। पूज्येद्वत्सकं तद्वत् कृतं जलमयं युधः ॥ एवं सम्प्रज्य आदित्यं<sup>2</sup> जलधेतुं सवत्सकाम् । मितवस्त्रधरः ज्ञान्तो वीतरागो विमत्सरः ॥ दचाद्विजाय देवाय प्रीत्यर्थं मिहिरस्य च । 'आदित्यश्च जगद्योनिः प्रीयतां मिहिरस्तदा'॥ इति चोचार्य तां गां त विप्राय प्रतिपाद्येत । अपराधाद्धि हस्तो म अघं याति न संदायः॥ अनेन विधिना दत्वा जलघेतुं महासने। सर्वोह्नादमवामोति ये दिव्या ये च मातुपाः । शरीरारोग्यमाबाधापशमः सर्वेकामदः। नृणां भवति दत्तायां जलधेन्वां न संशयः॥

#### तथा

सर्वेपापविनिर्श्वेकः पितरः सपितामहाः । प्रिपतामहं यथापूर्वपुरुपाणां चतुष्टयम् ॥ आत्मानं तनयं पौत्रं तदधस्ताच्चतुष्टयम् । तारयेत् स सुनीन्द्रेह जलघेतुप्रदो नरः ॥ यश्च ग्रह्माति विधिवत् तस्याऽप्येवंविधाः कुटे ।

हेमा. p. 399, वामुदेवं जलेखरम्

<sup>2</sup> हेमा. p. 399., गोविन्दं

ও हेमा. p. 399; A. S. B., दिव्यदिष ध्यायेत मानुषः

चतुर्दशविधाश्चेच ददतश्चाऽनुमोदतः॥ दीयमानां प्रपर्चन्ति जलधेतुं च ये नराः। ते चाऽश्रोपाधनिर्मुक्ताः प्रयान्ति परमां गतिम्॥

इति जलधेनुदानम्॥

आदित्यपुराणे '

जलघेतुं प्रवक्ष्यामि प्रीयते दत्तया यया । देवदेवो मय्लेकाः विभाग सर्वभावतः ॥ जलकुम्मं सुनीन्द्रेह् सुवर्णकजलान्वितम् । रत्नगभेरवोपैस्तु याम्यैधोन्यैः समिवितम् ॥ सितवस्त्रयुगच्छन्नं दूर्वापल्ळवशोभितम् ॥ फ्रियक्षुपात्रसाहृतं सितवस्त्रोपचीतिनम् । प्रयक्षुपात्रसाहृतं सितवस्त्रोपचीतिनम् । सच्छन्नं च सोपानत्कं यानं विष्णुरथे स्थितम् ॥ चतुर्दशावृतं भूपैस्तिलपान्नैश्चतृर्दिशम् । स्थापितं दिधपान्नेण भम्भुभौद्रयता सुस्ते ॥ सर्वक्षेत्रं परित्यज्य विष्णुमाश्रयते सदा । प्रयमानश्च विद्योः स गच्छेत्परमं पदम् ॥ यस्त स्थापयते सर्वं मोक्षं स लमते नरः ॥

इति जलधेनुदानम् ॥

<sup>1</sup> हेमा. р. 398

<sup>2</sup> हेमा. p. 398 ह्पोकेशः

<sup>3</sup> ફેમા. p. 398, વતુર્મિઃ સંવર્ત મૂપ

<sup>4</sup> A. S. B. and हमा. p. 399., एतथी-

## अथ रूपतो गोदानम्

#### तत्र <sup>1</sup>याज्ञवल्क्यः

हैमशृङ्गेः शफ्ते रौप्यैः सुशीला वस्त्रसंयुता।
सकांस्यपात्रा दातव्या क्षीरिणी गौस्सदक्षिणा॥
दाताऽस्याः स्वर्गमाप्नोति वत्सरात् रोमसंहितात्।
कपिला चेत्तारयति भ्रयस्त्वासप्तमं कुलम्॥
स वसेद्रोमसंख्यानि युगान्युभयतोसुखीम्।
दाताऽस्याः स्वर्गमाप्नोति पूर्वेण विधिना ददत्॥
यावद्वत्सस्य पादौ द्वौ सुखं योन्यां प्रदृयते।
तावदुभौ प्रथिवी ज्ञेया यावत् गर्भ न सुश्रति॥

#### संवर्तः

यो ददाति शफै रौप्यैईंभगृङ्गामरोगिणीम्।
सवत्सां वस्त्रसंयुक्तां सुशीलां गां पयस्विनीम्॥
यावन्ति तस्या रोमाणि सवत्साया दिवं गताः।
तावतो वत्सरान् ते तु वसन्ति ब्रह्मणोऽन्तिके॥
यो ददाति वलीवईस्तकेन विधिना शुभम्।
स्वव्यङ्गगोपदानान् सुङ्के दशगुणं फलम्॥
कन्मगृङ्गां रोप्यमुखीं शुद्धां लाङ्कलमृपिताम्।
कांस्योपदोहनां घेनुं वस्त्रच्छन्नामलङ्कताम्॥
दत्वा द्विजेन्द्राय नरः स्वर्गलोके महीयते।
दशघेनुमदानेन तुल्यैककपिला मता॥

<sup>1</sup> cf. दानमयुप, Chowkhamba edn. pp. 184-6

अयं तद्रक्तपीताद्यः कपिठा गौर्विभृषणम्' । दाता धुरन्धरं गत्वा दद्यघेनुप्रदो भवेत्॥

### वृहस्पतिः

हैमशृङ्गी रौष्यरखुरां कांस्यभाजनसंयुताम् । सवन्सां कापिलां दत्वा वंशान् सप्त समुद्धरेत्॥

# विष्णुः

गोप्रदानेन स्वर्गमाप्रोति यो दान्तं वृषभं ददाति स च<sup>2</sup> ददाधेतुप्रदो गोलोकं दातप्रदश्च ब्रह्मणो लोकम्।

'दान्तः' कृतदमनः।

#### जावाछिः

होमार्थमश्रिहोत्रस्य यो गां दचात् यथाविधि ।

त्रिवर्गपूर्णां<sup>3</sup> पृथिवीं चिरं सङ्क्षे न संज्ञयः॥

### वायुपुराणे⁴

नीलां वा यदि वा इवेतां पाटलां कपिलामपि। सत्वयां<sup>ड</sup> वत्सलां चैव सुखदोहां स्वगां नृप। आदाय विधिवहेवीं पूजयेद्गक्तिभावतः॥ [ धूपं च पश्चनियोसं तुरुष्काग्रुरुचन्दनम्।

'पञ्चनिर्यासं' गुग्गुलु सर्ज सरल देवदारुनिर्याससंज्ञकाः।

- A. S. B. omits this verse.
- 2 A. S. B.
- 3 A. S. B., বিবিলযুগাঁ
- 4 A. S. B., देवीप्राणे for बाबुप्राणे
- 5 A. S. B., सदुग्पाम् and मुखदोहां

दत्वा च मन्त्रपूर्वन्तु नैवेद्यमुपकल्पयेत्' । ]
पायसं घृतसंयुक्तं क्षालयेच्च तथा तु ताम्<sup>2</sup> ।
द्विजाय द्विवभक्ताय सवत्सां गां निवेदयेत् ॥
हेमवस्त्रां सकांस्यां च महापुण्यमवाष्तुयात् ।
यावचद्रोमसंख्यानं तावदेव्याः पुरे वसेत् ॥
इहैव गतपापोऽसौ जायते नृपसत्तमः ।

## नन्दिपुराणे

यो मांसपरिषूणाँ गां हैमशृङ्गीमकोपनाम् । सुद्रीलां राजतैः पादैद्दलज्ञचस्त्रसुसंवृताम् ॥ सलोहपात्रां कुतपविविक्तचरणां तथा ।

'कुतपो' नेपालकम्वलः<sup>3</sup>।

सदक्षिणां प्रदयाचाऽक्षयं स्वर्गमाप्त्यात् । गवि रोमाणि यावन्ति स्वप्रसृतिकुछेन वै ॥ तावदन्दसहस्राणि स्वर्गे दाता न संदायः । एतच्छतगुणं पुण्यं कपिछादानतः स्मृतम् ॥

'स्वप्रस्तिकुलस्थितौ' प्रस्तिसन्तानसहितायाम्।

<u>आदित्यपुर</u>ाणे

कपिलां ये प्रयच्छन्ति चेलच्छन्नां स्वलङ्कताम्।

<sup>1</sup> A. S. B.

<sup>2</sup> A. S. B., Fat

<sup>3</sup> Note.

स्रवर्णसृङ्गां रौप्यख्रां सुक्तालाङ्ग्रलस्पिताम् ॥ . इवेतवस्रयुगच्छन्नां घण्टास्वनरवेर्युताम् ।

'घण्टास्वनरवैः' घण्टादान्दकोलाहलैः । सहस्रं यो गवां दचात् कपिछां वाऽपि सुव्रताम् । सममेव पुरा पाह ब्रह्मा ब्रह्मविदां वरः॥ यावन्ति रोमकूपानि कापिलाङ्गे भवन्ति हि। तावत्कोटिसहस्राणि वर्षाणां दिवि मोदते ॥ कृष्णां गां ददते यस्तु पटच्छन्नां स्वलङ्कताम् । विधिवच्च द्विजातिभ्यो यमलोकं न पर्यति ॥ आयुरारोग्यमैदवर्षं दाता कामांश्च मानसान् । इवेतां गां ददते यस्तु दिव्यवस्त्रीरलङ्कताम्॥ घण्टामालाकुलां कृत्वा पुष्पमाल्यैरलङ्कताम् । मुखे धूपः प्रदातव्यो घृतेनाऽऽस्यं च पूरयेत्॥ सुवर्णशृङ्गाभरणा तथा रूप्यखुरा शुभा । पहरुष्टन्ना ग्रुभा चैव दातव्या ध्यानयोगिने ॥ यस्तु दद्याच्च गां इवेतां तस्य पुण्यफलं शृणु । जन्मप्रभृति यत्पापं यत्पापं मातृकं भवेत्' ॥ यच्च जन्मदातैस्तस्य तत्क्षणादेव नद्यति । गां ददाम्यहमित्येव वाचा पूज्येत सर्वदाः ॥ ैं -पिता पितामहश्चेव तथैव प्रपितामहः।

I I. O. thus: A. S. B. and Udaipur Ms., मातृक पैतृक च यत २१

नरकस्था विमुच्यन्ते ' सोमलोकं व्रजन्ति ते ॥ गौरीं चैव प्रयच्छेत्तु यस्तु गां वै पयस्विनीम्<sup>2</sup>। अहोराञ्चोपितश्चैव कृतशौचो नरः सदा ॥ स्वर्णशृङ्गी रौप्यखुरां मुक्तालांग्र्लशोभिताम् । घण्टामालाकुलां चैव गन्धपुष्पैरलङ्कताम् ॥ क्रतपश्चाञ्च्यरः प्रोक्तो सुखे धूपं प्रदापयेत्। भक्ष्यभोज्यात्रपानेन ब्राह्मणान् भोजयेच्छुभान्॥ मां ददानीह इत्येवं वाचा पूज्येत<sup>3</sup> सर्वदाः । मातृकं पैतृकं चैव यचाऽन्यदृदुष्कृतं कृतम् ॥ पापं च तस्य तत्सर्वं दहत्यासप्तमं कुलम् । वर्षकोटिसहस्रं तु पुमान् स दिवि मोदते॥ दासीदासैरलङ्कारैः स्तूयते सर्वजन्तुभिः। अरोगश्चैच जायेत तेजस्वी च भवेत्ररः ॥ नीलवर्णां च गां दचाद्दोगधीं शीलगुणान्विताम्। स्वर्णशृङ्गी रौप्यखुरां मुक्तालाङ्ग्लभूपिताम्॥ पहच्छन्नां शुभां सीम्यां घण्टाघोपैरलङ्कताम् । पश्चरङ्गेण सूत्रेण गलवेष्टनसंयुताम्॥ रुद्रस्य प्रमुखे देया विष्णोश्च ब्रह्मणश्च ह । गां ददानीह इत्येवं याचा पूज्येत सर्वदा॥

र्पिता पितामहश्चेय तथैय प्रपितामरः।

I. O., मुच्यन्ते सर्वपापेभ्यः

<sup>2</sup> I. O., नरः श्रुचिः for पयस्विनीम

<sup>3</sup> A. S. B. and I. O., परेच

नरकस्थाः प्रमुच्यन्ते नीलां गां ददते तु ये ॥ वर्षकोटिसहस्राणि लोके तिष्ठति वारुणे । दिथक्षीरवहा नद्यो वर्त्तन्ते सर्वतः सदा ॥ छुतशैलाः प्रवर्तन्ते नवनीतस्य पर्वताः । कृषिभोगी बहुधनो दुर्भिक्षं न च प्रध्यति ॥

### महाभारते

समानवत्सां कपिलां घेनुं दद्यात् पयस्विनीम् । सुवतां वस्त्रसञ्ज्ञां ब्रह्मलेके महीयते ॥

'समानवत्सां' समानवर्णवत्साम ।

रोहिणीतुल्यवत्सां च घेनुं दचात्पयस्विनीम् । सुनूतां वस्त्रसंवीतामिन्द्रलोके महीयते ॥ समानवत्सां शवटां घेनुं दत्वा पयस्विनीम् । सत्रतां वस्त्रसंवीतामग्रिलोके महीयते ॥

'शवला' कंबुरा।

समानवत्सां कृष्णां तु धेतुं दचात्पयस्विनीम् । वातरेणुसवर्णान्तु सवत्सां कामदोहिनीम् ॥ प्रदाय वस्त्रसंवीतां वायुलोके महीयते॥

'वातरेणुसवर्णां' धूम्रवर्णाम्<sup>2</sup>।

<sup>1</sup> I.O., सोमलोके

<sup>2</sup> I. O. and A. S. B., धूसरवर्ण

समानवत्सां धूम्रां तु घेतुं दत्वा पयस्विनीम् । सुव्रतां वस्त्रसंवीतां यसलोके महीयते ॥ अध्यां हेमसवर्णां च सवत्सां गां पयस्विनीम् । प्रदाय वस्त्रसंवीतां कैविरं' लोकमञ्जूते ॥

'अध्या' गौः।

हिरण्यवर्णां पिङ्गाक्षीं सवत्सां कामदोहनाम् । प्रदाय वस्त्रसंवीतां कैंथिरं लोकमद्गुते ॥ पलालधूमवर्णीङ्कीं सवत्सां कामदोहनाम् । प्रदाय वस्त्रसंवीतां पितृलोके<sup>ट</sup> महीयते॥

'कामदोहना' अनायासदोह्या।

सवत्सां पीवरीं<sup>३</sup> दत्वा शितिकण्ठीमलंकुताम् । वैद्वदेवमसंवाध्यं स्थानं श्रेष्ठं प्रपयते॥

'शितिकण्ठीं' कृष्णगलाम् ।

समानवत्सां गौरीं तु घेचुं दत्वा पयस्विनीम् । सुवस्त्रां⁴ वस्त्रसंवीतां वसुलोकं समद्द्वते ॥ पाण्डुक्रम्यलवर्णां तु सवत्सां कामदोहनाम् ।

<sup>1</sup> I.O., बाहर्ण

<sup>2</sup> I.O., यमलेके

<sup>3</sup> І.О., पाविनी

<sup>4</sup> I. О., нааt

प्रदाय वस्त्रसंवीतां साध्यानां लोकमद्द्यते ॥
वत्सोपपद्मां नीलाङ्गां वस्त्रवत्ससमन्विताम् ।
गन्धवीप्सरसां लोकं दत्वा प्रामोति मानवः ॥
गोप्रदानरतो याति भित्वा जलदसञ्चयान् ।
विमानेनार्क्कवर्णेन दिवि राज्ये विराजते ॥
तं चारवेषाः सुश्रोण्यः सहस्रं सुरयोषितः ।
रमयन्ति नरश्रेष्ठं गोप्रदानरतं नरम् ॥

#### स्कन्दपुराणे

यो नरो गां प्रयच्छेत सवत्सां कांस्यदोहनाम् ! हेमशृङ्गी रौप्यखुरां दुक्ठक्षौमवासिताम् ॥ शब्यास्तरणसम्पन्नां बहुपुष्पफलेर्युताम् । ब्राह्मणां स्तर्पयित्वा तु गन्धमाल्यैरलङ्कतान् ॥ देवैरध्यासितां गां तु सर्वेईस्तद्वयेन तु । मृदुवन्धेन वध्नीयादन्तश्चक्ष्णेन रज्जुना ॥ क्रज्ञाः सुवर्णं वीजानि तिलाः सिद्धार्थकास्तथा। मद्द्यात्तां ततोऽद्भिश्च मन्त्रेणाऽनेन सुवत ॥ 'सर्वदेवमयीं दोग्धीं सर्वलोकमयीं तथा। सर्वेछोकनिमित्तां गां सर्वेदेवनमस्कृताम्॥ प्रयच्छति महासत्त्वमक्षयाय शुभामि'ति । एवं स दत्वा तां गां तु यद्य यत्र प्रजायते ॥ तत्र तत्र गता सा तान् जन्तूंस्तारयते भयात्। सर्वलोकान्तरं गत्वा रमते च यथा नरः॥

स तथा मानुपे जातो गोसहस्री महावलः । रूपवान धनवांश्चेव वहुपुत्रश्च जायते ॥

इति कपिलागोदानम्॥

अथोभयतोमुखीदानम्

#### तत्र स्कन्दपुराणे

प्रसूचमानां यो गां तु दद्यादुंभयतोमुखीम् । यथोक्तेन विधानेन स जातिस्मरतां रुभेत्॥

### नन्दिपुराणे

यरचोभगमुखीं दयाद्वां विभे वेदवादिति । देवाय चाऽप्यभीष्टाय स कुलान्येकविंदातिम् ॥ समुद्धत्य नरः श्रेष्ठो नरकादृत्रक्षणोऽन्तिके । युगानि लोमतुल्यानि यदि श्रद्धापरो नरः॥

#### मत्स्यपुराणे

#### मत्स्य उवाच

क्ष्रमशृङ्गी रोप्यखुरां मुक्तालांगृल्लमृपिताम् । कांस्योपदोहनां राजन् सवत्सां द्विजपुङ्गवे ॥ प्रसूयमानां यो दयाद्वेतुं द्रविणसंयुताम् । यावद्वत्सो योनिगतो यावद्वर्भं न मुश्चति ॥ तायद्भौः पृथिवी ज्ञेया सशैलवनकानना ।

'द्रविणसंयुता'मिति दक्षिणारूपद्रविणसंयुता, 'भ्रिद-क्षिणे'त्यग्रेऽभिधानात ।

ससम्रद्रग्रहा भृमिः सशैलवनकानना ।
चतुरन्ता भवेदत्ता पृथिवी नाऽत्र संशयः ॥
यावन्ति धेनुरोमाणि वत्सस्य च नराधिप।
तावत्संख्यान् युगगणान् देवलोके महीयते ॥
पितृन् पितामहांद्रचैव तथैव प्रपितामहान् ।
उद्धरिष्यत्यसन्देहो नरकाद्भ्रिदक्षिणा ॥
घृतक्षीरवहाः कुल्या दिषपायसकर्दमाः ।
यत्र यत्र गतिस्तस्य 'भवेबेष्सितकामदा ॥
गोलोकः सुलभस्तस्य प्रक्षलेकद्व पार्थिव ।

श्चियद्य तं चन्द्रसमानवजाः सुतप्तजाम्यूनदतुल्यरूपाः । महानितम्यस्तनमध्यवृत्ताः सेवन्त्यज्ञस्रं निठनाभनेत्राः<sup>2</sup> ॥

[ आत्मविकयतुल्यास्ताः चाइवतीर्यृद्धकौशिकाः । यो वै यूते धनं जित्वा गाः कीत्वा सम्प्रयच्छति ॥ स दिच्यमयुतं दाक्रवर्षाणां फलमदनुते ।

<sup>1</sup> I.O., भवेदिच्छाङ्गता सदा

<sup>2</sup> I. O., नालिनाभ्रयणीः ; A. S. B., निलनेमनेप्राः

अन्तर्जाता सुक्रयज्ञानलञ्घाः प्राणक्रीताः निर्जिताश्चीकजारूच । कुञ्ज्रोत्सृष्टाः घोषणाभ्यागतारूच द्वारे चैते गोविशोषाः प्रशस्ताः ॥ ]

गां दद्याद्वेदपूर्णाय विप्राय गृहमेधिने।

### ब्रह्मपुराणे

सुवर्णालंकृतश्रद्धां वस्त्रघण्टाविभूषिताम् ॥ प्रत्यग्रां त्रिसमृद्धां च ललादतटदर्पणाम् । रजतच्छन्नचरणां सुक्तालांग्यलशोभिताम् ॥ कांस्योपदोहनां तृहां लघणादितृणोदकैः।

'प्रत्यमा' नववंपस्का । 'त्रिससृद्धा'क्तीलक्षीरप्रसवग्रण-युक्ता । 'तृप्ता लवणादितृणोदकैः' सर्वदा लवणादिपुष्टा ।

गवां पुच्छं गृहीत्वा तु ससुवर्णेन पाणिना ॥
गृहस्यो वेदविद्विमो वाचयेत्तु मतिग्रहम् ।
भोगसौख्यप्रदा चैपा धुम्राभा पापनादानी ॥
कृष्णा स्वर्णमदा ज्ञेया गौरी च कुलवर्द्धनी ।
रक्ता रूपमदा ज्ञेया पीता दारिक्षघातिनी ॥
पुत्रप्रदा कृष्णसारा नीला धर्मविवर्द्धनी ।
कपिला सर्वपापन्नी नानावर्णा च मोक्षदा ॥

'कृष्णसारा' कृष्णक्वेतवणी ।

<sup>1 []</sup> A. S. B. has these additional verses, which come later in other manuscripts.

#### तथा

पीतोदकां जग्धतृणां दुग्धचोपां निरिन्द्रियाम् । उन्मत्तामङ्गहीनां च मृतवत्सां महाद्यानाम् ॥ केद्राचेठपुरीपास्थिकव्यादां सन्धिनां स्रत्याम् ॥ पुट्येतुं यमलस्तं नित्याभिगलितस्तनीम् ॥ न दथाद्वाद्याक्षणेभ्यश्च सदोपं वृपमं तथा ॥

'दुग्धचोपां'निजस्तनपायिनीम्। 'महाद्याना' बहु मक्षा। 'पुरुषेत्रः' बालबत्सा या च गर्भिणी।

## महाभारते

1.1

न कुद्यां पापवत्सां वा वन्ध्यां रोगान्वितां तथा। न चोभ्रां न परिश्रान्तां दचादां ब्राह्मणाय वै॥

#### यमः

यो दवादूपयुक्तार्था जीर्णा धेतुं च निष्पलास् तमः सम्प्रविदोद्दाता द्विजं छेत्रोन योजयन्॥

#### <u>याज्ञवल्क्यः</u>

यथा कथश्चिद्दत्वा गां धेनुं वाऽधेनुमेव वा । अरोगामपरिद्धिष्टां दाता स्वर्गे महीयते ॥

### अद्गिराः

गौरेकस्यैव दातव्या श्रोत्रियस्य विशेषतः। सा हि तारयते पूर्वान् सप्त सप्त च सप्त च ॥

### नन्दिपुराणे

अपात्रे सा तु गौर्द्ता दातारं नरकं नयेत्। कुलैकविंशत्या युक्तं ग्रहीतारं च पातयेत्॥ विधिना तु यदा दत्ता पात्रे धेतुः सदक्षिणा। तदा तारयते जन्तून् कुलानामयुतैः सह'॥ पात्रेष्वाध्यात्मिका सुख्या विशुद्धाश्वाश्रीहोत्रिणः। देवताश्च तथा सुख्या गोदाने होतदुत्तमम्॥

#### .महाभारते

वृत्तिग्लान्या सीदते चातिमात्रं कृष्यर्थं वा होमहेतोः प्रसुत्याम् । गुर्वर्थं वा वालसंवृद्धपे चा धेनुं दयादेप कालो विशिष्टः॥

'त्रसत्यां' सोमयागे ।

#### तथा

न वषार्थं प्रदातन्या न कीनादो न नास्तिके। गोजीवे न च दातन्या तथा गौः पुरुपर्पम ॥ 'कीनादोो' हलवाहकः।

#### तधा

ददात्येतादशानां वै नरो गाः पापकर्मणाम् । अक्षयं नरकं याति एवमाहुर्महूर्पयः ॥

1 I. O., gå for सह

एकां वै दशगुर्दचाइरा दचाच गोशती । शतं सहस्रगुर्दचात् सर्वं तुरूपफलं हि तत् ॥ यश्चाऽऽत्मविक्षयं कृत्वा गाः कीत्वा सम्प्रपच्छति । यावतीः स्पर्शयेद्धाः स तावच फलमश्तुते ॥

'तावत्फलं' ताबद्रोरोमसम्मितं स्वर्गस्तपफलम् ।

तथा

सङ्क्रामेष्वर्जीयत्वा तु यो वै गाः सम्मयच्छति । आत्मविकयतुल्यास्ताः शाश्वतीर्द्धस्त्रीशिकाः' ॥ यो वै चृते धनं जित्वा गाः कीत्वा सम्मयच्छति । स दिन्यमयुतं शकवर्षाणां फलमङ्कते ॥

अन्तर्जाताः सुक्रयज्ञानलञ्घाः पाणक्रीता निर्जिताश्चौकजाश्च । कृच्छ्रोतसृष्टाः पोपणाभ्यगताश्च द्वारैरेतैगोविशेषाः प्रशस्ताः ॥

'अन्तर्जाता' गर्भिण्य इति भारतपदमकाशिकाकारः । 'सुक्रयलन्धाः' यथामूल्यक्रयलन्धाः । 'ज्ञानलन्धाः' विद्यालन्धाः । 'प्राणकीताः' सृतिलन्धाः । 'निर्जिता' युद्धादिना । 'ओकजाः' यहजाः । 'कृक्षोत्सृष्टाः पोपणाभ्यागताः' न्याध्यादिकृञ्छाकान्ताः सत्यः स्वामिना यास्त्यक्ताः, स्वयं च पोपणं कृत्वा लन्धाः ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 425, रुद्रकीशिक:; Udaipur Ms. has विद्विवेशिके

<sup>2</sup> Note

<sup>3</sup> Reproduced by हेमा. p. 426

तथा

नष्टा दुष्टा दुर्वला व्याधिता वा नो दातव्या या च मैल्परदत्तेः । क्रेशैविंग्रं योऽ फलैः संयुनक्ति तस्याऽवीयीखाऽफलाखाऽपि लोकाः॥

'मूल्यैरदत्तैः' स्वीकृतेति शेपः ।

तिस्रो<sup>2</sup> रात्रीस्त्वद्भिरुपोप्य भूमी तृप्ता गावस्तर्षितेभ्यः प्रदेयाः । 🍌 वत्सैः पीताः सुप्रजाः सोपचारा-स्त्र्यहं दत्वा गोरसैर्वर्तितव्यम् ॥

तथा

द्विजातिमभिसत्कृत्य इवः कल्यमुपवेदा च । पदानार्थे नियुद्धीत रोहिणी नियतव्रतः ॥

'इवः कल्यमुपवेद्य च' प्रातःकाल उपस्थानं मिति ज्ञापयित्वा⁴ ।

आह्वानं च प्रयुद्धीत समङ्के चहुले इति । प्रविरुप च गवां मध्यमिमां श्रुतिसुदाहरेत ॥

- 1 I. O. muddles up the passage
- 2 हेमा. p. 455 cites the s'lokas which follow from महाभारत
- 3 A. S. B.
- 4 Reproduced by Eut. pp. 455

'गौमें माता वृषभः पिता मे दिवं दामें मे प्रतिष्ठां प्रपचे । प्रपचैकां दावेरीं सुख्यगोषु सुनिर्वाणीसुतसुजेद्गोपदाने' ॥

समतामेति वै गोभिः समसंख्यस्समद्रतः । एकाल्पगमनात्सयः कल्मपाद्विप्रसुच्यते ॥ उत्सष्टच्रपवत्सा हि प्रदेश सूर्यदर्शने ॥

'उत्स्रष्टवृपवत्सा' उत्स्रष्टी त्यक्ती वृपवत्सी यया सा।

तथा

त्रिविधं प्रतिपत्तव्यं वक्ष्यमाणावसिष्ठवत् ।

'त्रिविधं प्रतिपत्तत्र्यं' वक्ष्यमाणा तु वादादिप्रकारत्र्ययं ? गोप्रदानप्रयुत्तेन वोद्यव्यम् ।

> क्जीस्वन्य क्जीमधाश्च यज्ञो ग'मंडिम्द्रतस्य प्रतिष्ठा क्षितौ । ऋक्सम्प्रवाहाः पुण्यभावाः प्राजापत्याः सर्वमित्यर्थवादः॥

'कर्जस्वन्यः' वहोत्साइवत्यः । 'कर्जमेषाः' तेजोजित-मज्ञाः मकुष्टबुद्धयः इति यावत् । 'यज्ञगर्भः' यज्ञस्येतदा-ज्यादिभिर्निष्पत्तेः । 'अग्रतस्य मतिष्ठा' क्षीरस्य मतिष्ठा । स्थानम् । 'क्षितौ ऋक्सस्म्यादाः' ऋगिति नदीनाम । नदी-वत्यथिन्यां वहन्तीत्यर्थः । 'पुण्यभावाः' पुण्याश्रयाः' ।

I Manuscripts corrupt, restored from Milt. p. 455.

गावो ममैनः प्रणुदन्तु सौर्यः
तथा सौम्याः स्वर्गयानाय सन्तु ।
आहृता मे ददतश्चाऽऽश्रयन्तु
तया मुक्ताः सन्तु सर्वाञ्चिपो में ॥
शेपोत्सर्गे कर्मभिदेहमोक्षे
सरस्वत्यः श्रयिस सम्प्रभृताः ।
यूर्य नित्यं पुण्यकर्मोपवत्यः
दिवाध्यं मे गतिसिष्टां प्रपन्नाः ॥

'सौर्यः' सूर्यप्रसृताः । 'शेपोत्सर्गे कर्मभिः देहमोक्ष' इति कर्मनाशेन देहत्यागे सृति 'शेपोत्सर्गे' जन्मान्तरे दानार्थं सन्तु इत्यर्थः । 'गुण्यकर्मोपदत्यः' सुकृतप्राप्याः ।

> 'या वै यूपं सोऽहमायैकभावो युप्मान् दत्वा चाहमाल्यप्रदानाः । नमस्कृता मन एवोपपन्नाः संरक्षध्वं सौम्परूपोयक्षाः'॥ एवं तस्याग्रे पूर्वमर्द्धं वदद्वे गवां दाता विधिवत् पूर्वद्य्या। प्रतिग्र्याच्छेपमर्थं द्विज्ञातिः प्रतिग्रह्म गोप्रदाने विधिज्ञः॥

'पूर्वमर्थं' 'या वै यूपमिं'त्यादिकम् । 'दोपभर्षं' 'नमस्कृता' इत्यादिकम् ॥

<sup>1</sup> Manuscripts corrupt, restored from देवारि.

गां ददानीति चक्तव्यं अर्ध्यमुखावसु प्रदत्। जधस्या निमतव्या च वैष्णवीति च चोदनात्॥

'अर्घ्य' अर्घाईम् । 'उस्रावसु' गोधनम् । 'प्रदत्' प्रद-दत् । जधस्यं क्षीरम् । तशुक्ता 'जधस्या'।

नाम सङ्कीतेयेत्तस्या यथासख्यं यथोत्तरम् । फलं पर्झिदादष्टौ च सहस्राणि च विंदातिः॥

विंदातिः सहसाणाम् ।

एवमेतान् गुणान् गुद्धा गवादीनां यथाकमम्।

'अष्टमें कमें' गवि दत्तायां गच्छन्त्यां अष्टमे पदे।

गोदः ज्ञाक्ती निर्भयश्चार्घदाता नस्पोतदो चस्रुदाता च कामी। उपस्पोदा' भारं नयंश्च विद्वान् विख्यातास्ते वैष्णवाश्चन्द्रलोकाः॥

'नस्योतदो' दान्तबुद्धिः। 'वसुदाता' द्रव्यदाता। 'कामी' काम्यफलवान्। 'उपस्योढा' उपस्यायाः गायत्र्या वाहयिता इत्यर्थः।

> गां वै दत्वा गोवती स्यात् त्रिरात्रं निज्ञां चैकां संवसेतेह ताभिः।

1 A. S. B., व्यास्याताः

काम्याष्टम्यां वर्त्तितव्यं त्रिरात्रं गवां रसैर्वा शकृता प्रसूवैर्वा ॥

'काम्याष्टमी' रोहिणीयुक्ताऽष्टमी। 'रसैः' दब्यादिभिः । 'प्रसुवैः' क्षीरैः ।

> वेदव्रती स्यात् वृपभप्रदाने वेदावाग्निः गोयुगस्य प्रदाने । तस्या गर्वा विधिमासाय पज्वा छोकानप्रयान चिन्दते नाऽविधिज्ञः॥

'वेदवती' वेदवतफलवान् । 'गर्वा यञ्चा' गोप्रदाता ।

कामान् सर्वान् पार्थिवानेकसंस्थान् या वे दयात् कामदुग्धां च घेनुम् । सम्यक् तास्त्युः इव्यकव्यीघवत्यः तासामुक्तमायशस्यं प्रदानम् ॥ न चाऽशिष्यायाऽव्रतायोपकुर्यात् नाऽशान्ताय न च वक्तवुद्धये । गुद्धो ह्ययं सर्वटोकस्य धर्मो नेमान् धर्मान् यत्र तत्र प्रकल्पयेत्' ॥

### इत्युभयतोमुखीदानम्॥

 Manuscripts corrupt: restored from ₹π. pp. 455-175, where the entire passage is reproduced intact.

# अथ हेमगबीदानम्

# तत्र देवीपुराणे

शुभां हेमगर्वा गां च कारयेद्राजतान् खुरान् । तां वस्त्रपादृतां कृत्वा प्राप्तुयाह्येकसुत्तमम् ॥ विचित्रचित्रैः पुष्पेश्च गन्धपूपनिवेदनैः । तथाऽक्षमानयेदेवीं तत्रैतां गां समप्येत् ॥ देवि त्वदीयादादेशात्तव भक्तेषु दीयते । पुनस्तां विप्रराजाय दापयेच्छिवभाविने' ॥ अक्षय्पफलकामेन प्रापश्चित्तविद्युद्धे । मसुना कीर्तमेतद्वै संयातेन पुरा किल्वै ॥ सप्त पूर्वान् पर्गस्तन्न रौद्रकिल्यिपसंस्थितान् । उद्युत्य तारयेद्वत्स देवीलोकमनुत्तमम् ॥

'शुभा'शुद्धसुवर्णैससुघटिता । 'देवी'दुर्गा । 'शिंवभा-विने' शिवश्याधिने' ।

#### इति हेमगवीदानम् ॥

- 1 1.0., शिवभाजने
- 2 देमा. p. 416 has मनुना चीर्णमेतवे सम्पतेयुर्नेस अधः
- 3 Reproduced by हेमा. p. 416

# अथ दृषभदानम्

# तत्र आदित्यपुराणे

यो वै ददात्यनङ्घाहं सुशीलं साधुवाहनम् । उभयोः पार्श्वयोदित्वा छत्रोपानहकम्बलम् ॥ श्रीलवेदाङ्गसम्पृत्रे इष्टे शिष्टे द्विजे नरः । पुष्ये वा जन्मनक्षत्रे अयने विपुषेपु च ॥ दत्वा तस्य अनङ्काहं तिसमन् स्थानं महासुने । क्षुत्पिपासादितस्याऽपि अग्रतः प्रतिपचते ॥

### महाभारते<sup>2</sup>

युवानमिन्द्रियोपेतं शतेन सह यूथपम् । गवेन्द्रं ब्राह्मणेन्द्राय भृरिशृङ्गमलङ्कतम् ॥ वृपभं ये प्रयच्छन्ति श्रोत्रियाय परन्तप । ऐद्वर्षाण्यभिजायन्ते जायमानेप्वतः पुनः ॥

'श्रतेन' स्त्रीगचीनामिति शेषः । 'भूरिश्टङ्गं' सुवर्णेश्ट-ङ्गम्' । 'ऐश्वर्याण्यभिजायन्ते' ऐश्वर्यार्थमिति यावत् ।

<sup>1</sup> cf. हमा. p. 466

<sup>2</sup> हेमा. p. 467.

<sup>3</sup> A. S. B. and Udaipur Ms., जायमानाः पुनः पुनः

<sup>4</sup> हेमा. p. 467, repeats this comment.

हतिकण्ठमनङ्गाहं सर्वरहोरलंकृतम् । दत्वा प्रजापतेलांकान् विशोकः प्रतिपद्यते'॥

'हतिकण्ठं' मलस्वगलकस्वलम् ।

अनद्वाहं ब्राह्मणायाज्य धुर्यं दत्वा युवानं बिलनं विनीतम् । इलस्य वोढारमनन्तवीर्यं प्राप्नोति लोकान् दक्षपेनुदस्यः ॥ ः

इति वृपभदानम् ॥

<sup>1</sup> Cited by दानमयूख p. 188 from महाभारत

<sup>2</sup> Cited from आदित्यपुराण by हेमादि p. 466

# अथ कृष्णाजिनदानम्

तत्र विंद्णुः

अथ वैशाख्यां पौर्णमास्यां कृष्णसृगाजिनं सखुरं स-शृंद्धं रोप्पखुरं मुक्तालांग्लभूपितं च कृत्वा आविकैर्वस्नैः पृवित्रे च प्रसारयेत् । ततस्तिलैः प्रच्छादयेत् । सुवर्णनामं च कुर्यात् । अहतेनं वासोयुगेन प्रच्छादयेत् । सर्वरत्नगम्धै-आऽलक्कुर्यात् । चतसृषु च विश्च चत्वारि तैजसानि पा-त्राणि क्षीरदिषम्भुसपिःपूर्णानि निषायाऽऽहिताग्नये ब्राह्म-णाय वासोयुगपच्छादिताय दयात्।

· अन्न च गांथा भवन्ति

ं यस्तु कृष्णाजिनं द्वात् सखुरं शृङ्गसंयुतम् । तिलैः प्रच्छाय यासाभिः सर्वरतेरखङ्कतम् ॥ सूस्पुद्रगुहा तेन सदौल्वनकानना । चतुरन्ता भवेदत्ता पृथिवी नाऽत्र संदायः॥

## वैद्याख्यधिकारे वसिष्ठः

सुवर्णनाभं कृत्वा तु सखुरं कृष्णमार्गकम्। तिलैः प्रच्छादयेयवात्र तस्य पुण्यफलं ज्ञृणु ॥

<sup>1</sup> देना. p. 656 ff.

<sup>2</sup> A. S. B., यस्ताद; Udaipur Ms. reads wrongly दत्याद

ससम्रद्रग्रहा तेन सशैल्यनकानना। चतुरन्ता भवेदत्ता पृथिवी नाष्ट्र संशयः॥

## विष्णुः

कृष्णाजिने तिलान् कृत्वा हिरण्यं मधुसर्पिपी। ददाति यस्तु विप्राय सर्वं तर्ति दुष्कृतम्॥

# मत्स्यपुराणे'

#### मनुख्वाच

कृष्णाजिनप्रदानस्य विधि कालं मसाऽनघ। ब्राह्मणं च समाचक्ष्य तत्र में संशयों महान्॥

#### मत्स्य उचाच

वैशाली पौर्णमासी च यहणं शशिस्त्र्ययोः । पौर्णमासी तु पा माघे आपादी कार्तिकी तथा ॥ उत्तरायणद्वादशी चा तस्यां दत्तं महाफलम् । आहितामिद्विजो पश्च तदेयं तस्य पार्षिव ॥ यथा येन विधानेन तन्मे निगदतः शृश्च । गोमयेनोपलिसे तु शुचौ देशे नराधिप ॥ आदावेच समास्तीर्य शोनितं चन्नमाधिकम् । ततः सगृद्धं सखुरमास्तरत् गुष्णमागणम् ॥ कर्तव्यं क्रममृद्धं तु रूप्यदन्तं तथेव च । लांग्रुं मोक्किर्युक्तं तिल्ड्चमं तथेव च ॥

<sup>1 -</sup> синтем., р. 231

<sup>2</sup> Udaipur Ma, अन्यगुर्वेका-र्वित. p. 657-8

तिलैरात्मसमं कृत्वा वाससाऽऽच्छादयेद्वुधः ।
सुवर्णनामं तत्कुर्यात् अलङ्कर्याद्विद्येपतः' ॥
रृत्वैर्गन्धेर्यथाद्यान्तर्या तस्य दिश्च च विन्यसेत् ।
कांस्यपात्राणि चत्वारि दिश्च दचाचथाक्रमम् ॥
स्रुणमयेषु च पात्रेषु पूर्वाद्विषु कृमेण तु ।
चित्तं सीरं दिथि क्षीद्रमेवं दत्वा यथाविधि ॥
चम्पकस्य च तथा ज्ञाखां अत्रणं कुम्ममेव च ।
वाद्योपर्स्थानकं कृत्वा शुद्धिचत्तो निवेद्ययेत् ॥
्रिजीर्णवस्त्रेण् पीतेन सर्वाङ्गानि च मार्जयेत् ॥

'कांस्यपात्राणि'ति । चत्वारि कांस्यपात्राणि चतस्षु विश्व विन्यसेत् । अन्यानि च मृण्मयानि पात्राणि छत-क्षीरविषमधुपूर्णानि, यथाकमं पूर्वादिदिश्च स्थापनीयानी-त्यर्थः । 'वाद्योपस्थानकं' दानप्रदानाद्वाद्ये उप समीपे स्थापनं यस्य स तथेति कुम्मविद्योपणम् । 'मार्जयेदि'ति दानानन्त्रं, स्मात्वेति द्योपः"।

भातुमयानि पात्राणि पादेज्वस्य प्रदापयेत् । यानि काम्यानि पापानि मया लोभात्कृतानि वै ॥ लोहपान्नप्रदानेन पणइयन्तु नमाऽऽशु वै । तिलपूर्णे तु तृत्कृत्या वामपादे निवेदायेत् ॥

<sup>1</sup> विचक्षण इति पाठान्तरम्

<sup>2</sup> Paraphrased by दानसदूत, p. 235., and reproduced verbation by हेमा. p. 658, whom शीक्षण्ठ

यानि पापानि काम्यानि' कर्मोत्थानि कृतानि वै । कांस्यपात्रमदानेन तानि नद्यन्तु मे सदा ॥ मधुपूर्ण ततः कृत्वा पादे वै दक्षिणे न्यसेत् । परापवादपेद्युन्यात् "पष्टमांसस्य भूक्षणात् ॥ तन्नोत्थितं च यत्पापं तान्नुपात्रात् प्रणेद्यतु । कन्यादतं गवां चैव परदारमध्यणम् ॥ गौन्यपात्रमदानाच्च क्षिपं नाद्यं पयातु मे । जर्क्षपादे त्वमे कार्यं तान्नस्य रजतस्य च॥ जन्मजन्मसहस्रेण कृतं पापं कुबुद्धिना । सुवर्णपात्रदानात्त्वाश्याऽश्च जनाईन्॥

'ऊर्द्धुपादे' अग्रपादयोः। एकवचनमत्रा<sup>हे</sup>विवक्षितम्<sup>3</sup>।

हेमसुक्तविष्टुमं च दाडिमं वीजपूरकम् । प्रश्चस्तपात्रं अवणे खुरे शृङ्काटकानि वा॥ एवं कृत्वा यथोक्तेन सर्वशाक्ष्मुलानि च । तत्प्रतिग्रहविद्विद्वान् आहिताग्रिर्द्विजोत्तमां॥ े स्नातो वस्त्रगुगच्छन्नेः स्वशंक्त्या चांऽप्यूलंकृतः ॥ प्रतिग्रहश्च तस्योक्तः पुच्छदेशे महीपते ॥

<sup>1</sup> A. S. B., बानि पापानि अकाम्यानि, which is an improvement in sense.

I. O., प्रमांसस्य ; दानमयूख p. 236 has इयामांस; Manu condemns स्थामांसमञ्ज्ञ, ( V. 34. )

<sup>3</sup> हेमा. p. 659, repeats and expands this comment.

<sup>4</sup> Defective in A. S B.

[तत एव समीपे तु मन्त्रमेतसुदीरपेत्।

कृष्ण कृष्ण यहा देवः कृष्णाजिनधरस्तथा॥
तद्दानार्वृष्ट्रतपापस्य भीयतां मे नमो नमः।
त्रपाक्षित्रतपुराणानां त्वमाधारे व्यवस्थितः॥
कृष्णोऽसि मूर्तिमनसाक्षात्कृष्णाजिन नमोऽस्तु ते¹।]
सुवर्णनाक्षिकं दयात् भीयतां दृपभष्यजः'॥
अनेन विधिना दयायधावत् कृष्णमार्गणम्।
नि स्ट्र्यः स द्विजो राजन चितिय्पसमो हि सः॥
दाने च आदुक्छे च दूरतः परिवर्जयेत्।
स्वयहात् भेष्य तं विभं मण्डले सानमाचरेत्॥
पूर्णक्रमभेनं राजेन्द्र जाख्या चम्पकस्य च।

'आप्यायस्य समुद्रज्येष्ठा' ऋचो जप्यास्तु पोडदा ।

् 'आप्यायस्य समेतु ते' इत्यष्टो । 'समुद्रज्येष्टा' इत्यष्टो । एवं पोडदा<sup>2</sup> ।

कृत्वा चांडऽचार्यकलशं मन्त्रेणाडनेन मूर्द्धनि ॥

अहते वाससी बीतः आचान्तः शुचितामियात् । तद्वस्रकुम्भसहितं नीत्या क्षेप्यं चतुप्पये॥

'वीतः' परिहितवान् ।

Omitted in I. O., and in हेमा. p. 659
 आप्यायस्य (इ. सं. I. 6. 22, VI. 8. 21)

<sup>2</sup> शमुद्रविद्या" (इ. स. V. 4. 13).

<sup>3</sup> A. S. B., देखें for होयां

कृताऽनेन मया तृष्टिः न सा शक्याऽमरेरिपि' ।

वक्तुं च रूपतिश्रेष्ठ तथाऽप्युदेशतः शृणु ॥

समग्रमूमिदानस्य फलं प्राप्तोत्यसंशयः² ।

सर्वाश्च लोकान जपति³ कामचारी विदक्षमः

आभूतसम्द्रवं यावत्स्वर्गं प्राप्तोत्यसंशयः ।

न पित्युज्ञमरणं वियोगं भार्यया सह ॥

धनधान्यपरित्यागं नैव चेहाऽश्चुयात्⁴ कचित् ।

कृष्णाजिनं कृष्णमुगस्य चम्मे

दत्वा द्विजेन्द्राय समाहिताय।

वैष्णवपदाधिकारे कालिकापुराणे⁵

यथोक्तमेतन्मरणं न शोचेत् प्रामोत्यभीष्टं मनसः फलं तत्॥ क्रिक्

ये च रुक्मादिपात्रे तु <sup>6</sup>कृत्वा वहिं ददन्ति वै ।` तिल्द्रोणसमायुक्तं वस्त्रयुग्माभिवेष्टितम्॥ पलादुर्द्वमधार्द्वं वा<sup>7</sup> विभवाद्देमसंयुत्नम् । ॐ सक्ष्मवस्त्रेण युग्मेन अन्येनाऽऽच्छादयेहिजम्॥

- 1 A. S. B.
- हमा. p. 660 and दानमयूख. p. 237 have फर्क प्राप्नीति मानवः
   Ibid, नरति for जयति
- 4 Ibid, न चैवेद्यान्तयात्
- 5 हेमा. p. 661.
- 6 हुमा. p. 661., हुत्या वर्डि ददन्ति पा
- 0 દુના. p. 001., દુત્યા વાસ વરાન્ય વા
- 7 A. S. B., विभवाद्येमसंयुतं ; हेमा. p. 661, विस्तवात् हेमसंयुतम् ; Udaipur Ms. bas विभवेद्येमसंयुतम्

सोदकं चाडपरं क्वमं सितलं न्यस्य तत्करे ।
ततः कृष्णाजिनं दयात्तिल्द्रोणान्वितं च यत् ॥
दत्वा तु भोजयेत्तव 'नत्वाङ्गं च विसर्जयेत् ।
अयने विपुवे चैव चन्द्रस्त्य्यहे तथा ॥
युगादौ वा प्रयच्छन्ति विधिना ये तु वै द्विजे ।
तेडिं तत्पदमासाय दशांशं क्रम् आसुपः ॥
क्रीडिन्ति विविधेमांगैः कल्परूपगुणान्विताः ।
अनेन च विधानन दशद्रोणविधायकः ॥
आव्रद्याण्डभवं कालं मोदते स पुरोत्तमे ।
यो घटं पयसा पूणं हमपद्मिन्योजितम् ॥
सम्पूज्यं वस्त्रपुणमेन दद्यात् सोडिंप व्रजेद्धवम् ।

### मरीचिः3

कृष्णाजिनोभयसुर्खी यो दद्यादाहिताग्नये। सप्तजन्मकृतं पापं तृतक्षणादेव नइयति॥

इति कृष्णाजिनदानम् ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 661, नत्वा चैव

<sup>2</sup> I. O. and हेमा. p. 661 read संपूज्य; A. S. B. and Udaipur Ms. read संपूर्व

<sup>3</sup> сf. दानमयूख. р. 234. देमा. р. 655.

# अथ भूमिदानम्

तत्र दाने बृहस्पतिः 🌣 ूरे '

सुवर्ण रजतं वस्तं मिणरहावस्ति च ।
सर्वमेतद्भवेदत्तं वसुधां यः प्रयच्छिति ॥ 
पावत् सूर्यकृता लोकास्तावत् स्वगें महीपते ॥
याक्तिश्चित् कुरुते पापं पुरुषों लोकममोहितः ।
तत्सर्वे भूमिदानेन क्षिप्रमेव प्रणद्यति ॥
अपि गोचर्ममात्रेण सम्यग् दत्तेन मानवः ।
धौतपापो विद्युद्धात्मा स्वगें लोके महीयते ॥
दशहस्तेन दण्डेन त्रिंदार्ण्डान्निवर्त्तनम् ।
दशहस्तेन दण्डेन त्रिंदार्ण्डान्निवर्त्तनम् ।

विभाय दर्यात्सुगुणान्विताय । तपोभिजुष्टाय जितेन्द्रियाय । यावन्मही तिष्ठति सागरान्ता तावत्तपस्तस्य भवेदतुल्यम् ॥

यथाऽप्स पतितः राक्ष तैलविन्दुः प्रसर्पति । एवं भूमिकृतं दानं सस्ये सस्ये परोहति ॥

<sup>1</sup> Cited in हेमा. p. 487

शक्तुं भद्रासनं छत्रं वराः प्रावरणाः कृताः' । भूमिदानस्य पुण्यानि फलमेतत्पुरन्दर ॥ -आदित्यो वरुणो विष्णुर्वद्या सोमो हुताशनः । शूलुपाणिश्च भगवानिमनन्दित भूमिदम् ॥ सौवर्णो यत्र प्रासादाः वसोर्पारः च कामदा । गन्धर्वाष्सरसो यत्र तत्र गच्छन्ति भूमिदाः ॥

त्था

वहुभिवंसुषा दत्ता राजिभः सगरादिभिः । यस्य यस्य यदा भूमिस्तस्य तस्य तदा फलम् ॥ पडशीतिसहस्राणि योजनानां वसुन्धरा । दत्ता स्वरूपाऽपि देवेन्द्र सर्वकामप्रदायिनी ॥ भूमिं यः प्रतिगृह्णाति यश्च भूमिं प्रयच्छति । उभौ तौ पुण्यकर्माणौ नियतौ स्वर्गगामिनौ ॥ यस्तु दद्यान्महीं राजन् ब्राह्मणायाऽनिनहोविणे । स याति परमं स्थानं गृह्णानश्च न संशयः ॥ इश्चाभः सन्ततां भूमिं यवगोध्मशालिनीम् । यो ददाति संरशेष्ठ पुनरावर्त्तते न सः ॥ श्रोजिषाय कुलीनाय विनीताय तपस्विने । युत्तस्थाय वरिद्राय सर्वभृतहिताय च ॥ ईद्याय सुग्धदाय स्ता स्वरूपाऽपि वासवे ।

I. O., रत्नानि वरवारणाः ; A. S. B., वराद्वावरवारणाः

<sup>2</sup> पर्युराण, Ānandāśrama edn. p. 1310.

<sup>3</sup> So A. S. B.

कुळानि तारयेत् वीर सप्त सप्त य सप्त य॥ सहस्रमेव घेनूनां शतं वाऽनडुहां समम्। दशानडुत्समं यानं दशयानसमो हि यः॥ दशावाजिसमा कन्या भूमिदानं च तत्समम्। भूमिदानात्परं नाऽस्ति विद्यादानं ततोऽधिकम्॥

### <u>बृद्धवसिष्ठः</u>

यत् किश्चित् कुरुते पापं जन्मप्रभृति मानवः । अपि गोचर्ममात्रेण भूमिदानेन नइयति ॥ गवां द्यातं वृपश्चैको यत्र तिष्ठेदयन्त्रितः । तद्वै गोचर्ममात्रन्तु प्राहुर्वेदविदो जनाः ॥

#### तथा

दशहस्तेन दण्डेन दशहस्तान् समन्ततः। पश्च वाऽप्याधिकं दचादेतद्गोचर्म चोच्यते॥

पश्चलाङ्गलप्रस्तावे <u>मत्स्यपुराणे</u>

दण्डेन सप्त हस्तेन त्रिंशदण्डनिवर्त्तनम् । त्रिभागहीनं गोचर्म मानमाह प्रजापतिः ॥ मानेनाऽनेन यो दचान्निवर्तनशतं वुषः । विधिनाऽनेन तस्याऽऽशु क्षीयते पापसंहतिः॥

- I. O., গুৱুষনি
- 2 हमा. р. 488
- 3 On the differences between the measurement standards of प्रजापति and मन्त्र, see ग्रुक्नीविशार (edn. Opport) pp. 17–18

तदर्द्धमथ यो दद्यादिष गोचर्ममात्रकम् । भवनस्थानमात्रं गां सोऽपि पापैः प्रमुच्यते ॥

# संवर्त्तः

सर्वेषामेव दानानामेकजन्मानुगं फलम् । हाटकीक्षतिगौरीणां सप्तजन्मानुगं फलम् ॥

प्रकरणात् 'गौयों' ऽत्र गावः । वेदे "मध्यः पिवन्ति गौर्यः" इति गोषु प्रयोगदर्शनात् ।

#### तथा

अग्नेरपत्यं प्रथमं सुवर्णं भूवैंप्णवी सूर्यसुताश्च गावः । तेपामनन्तं फलमश्तुवीत यः काश्चनं गाश्च महीश्च दद्यात्' ॥

# श्रीरामायणे विश्वरूपकपिलं प्रति

गोदानानि पवित्राणि भूमिदानानि यानि च । सुवर्णदानानि तथा यावल्लोमानुगानि च ॥

### बृहस्पतिः<sup>2</sup>

आस्फोटयन्ति पितरः प्रवदन्ति पितामहाः । भूमिदोऽस्मत्कुले जातः सोऽस्मान् सन्तारयिष्यति ॥

<sup>1</sup> पद्मपुराण, p 1310 2 हेमा. p. 489

### नन्दिपुराणे

दत्वा तु भूमिं पुरुषः साश्रयां सस्यशालिनीम्' । सुमेघ्यां रम्यसंस्थानां फलवृक्षमनोरमाम् ॥ अनुपरामनावाधां पात्रे बहुगुणान्विते । अप्येकपुरुषाधारां दत्वा भूमिं महात्मने ॥ दश कल्पान्निवसति स्वर्गे विगतपातकः<sup>2</sup> ।

### आदित्यपुराणे

यस्तु गोचर्ममात्रां वै प्रयच्छति वसुन्धराम् । विमुक्तिः सर्वपापेभ्यो विष्णुलोकं स गच्छति ॥ पष्टिवर्षसहस्राणि स्वर्गे तिष्ठति भूमिदः। आच्छेत्ता चाऽनुमन्ता च तान्येव नरकं वसेत<sup>3</sup>॥ स्वदत्तां परदत्तां वा यो हरेद्वै वसुन्धराम् । विद्यायां च कृमिर्नृत्वा पितृभिस्सह मज्जति<sup>4</sup>॥

**या** 

अपि पापकृतां राज्ञां मितगृह्वन्ति साधवः। पृथिवीं नान्यदिच्छन्ति पावनं खेतदुत्तमम्॥

- 1 I. O., सस्यदायिनीम , a variant noted in हेमा. p. 489
- I. O., विजितपातकः
- 3 This verse is cited from विष्युपमानेंद by हेम. on p. 486, and from महामारत, on p. 490. It occurs in पश्चपन, p. 1310 with the variant उन्हें नरहं बरोज्
  - 4 чазач р. 1310
  - 5 The following verses are cited by हेमा. p. 478 as

नामाऽस्याः प्रियदत्तेति गुद्धं देव्याः सनातनम् । दानं वाडप्यथवाऽदानं नामाऽस्याः परमं प्रियम् ॥ [सङ्गामे वा तनुं जह्यादयाद्वा प्रथिवीमिमाम् । इत्येता श्रुद्रवन्धूनां वदन्ति परमाशिपः॥ यत्र तां दक्षिणां दचात् एथिवीं एथिवीपतिः। पुनश्च जननं प्राप्य स भवेत् पृथिवीपतिः ॥ ] ये चाडन्ये भूमिमिच्छेयुः क्रुर्यरेव न संशयः। रत्नोपकीर्णवसुधां यो ददाति द्विजातिषु ॥ स मुक्तः सर्वकल्रपै रुद्रलोके महीयते । इक्षभिः सहितां भूमिं यवगोधूमसङ्कलाम् ॥ गोष्ठमातङ्गसम्पूर्णां बहुबीजसमन्विताम्। निधिगर्भा ददद्वमिं सर्वरत्नपरिच्छदाम् ॥ अक्षयान् लभते लोकान् भृमिरत्नं हि तस्य तत्। विधूय कलुपं सर्वं विरजाः सम्मतः सताम्॥ लोके महीयते शम्भोः यो ददाति वसुन्धराम् ।

## दाने वृहस्पतिः

सुवर्णदानं गोदानं भूमिदानं च वासव । एतत्प्रयच्छमानो हि सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥

<sup>1</sup> Not found in हेगा.

<sup>2</sup> I.O., संयुताम्

<sup>3</sup> पद्मनुराण, p. 1310. It begins. हिरण्यवस्त्रणोदानं भूमिदानं च वासव See देना. ff. 481-2, which has slight variations.

### महा भारते

शीतवातातपैर्युक्तां ग्रहभूमिं सुसंस्कृताम् । प्रदाय सुरहोकं स पुण्यान्तेऽपि न चाल्यते॥ न चोपरां न निर्देग्धां भूमिं दचात्कथश्चन । न इमदाानपरीतां च न च पापनिपेविताम्॥

इति भूमिदानम्॥

# अथ सुवर्णदानम्

### तत्र बृहस्पतिः

ग्रहादिके पुण्यफलं भवेन्सूल्यानुसारतः । तस्मात्सर्वप्रदानानां-हिरण्यमधिकं स्मृतम् ॥ यथा <sup>2</sup>सान्तनिकादीनां हेम्नां संपद्यते किया । तथा न ग्रहदानेन हिरण्यमधिकं ततः ॥

### नन्दिपुराणे<sup>3</sup>

्र कृष्णलाः पश्च मापास्तु मापैः पोडशिनः स्मृतम्। सुवर्णमेकं तद्दानाद्दाता स्वर्गमवाप्तुपात् ॥ सुवर्णस्य तु शुद्धस्य सुवर्णं यः प्रयच्छति । सुवर्णस्य कृतं तेन दत्तं भवति शाइवतम्⁴॥

#### तथा

तस्मात् सर्वात्मना पात्रे दद्यात् कनकदक्षिणाम् । अपात्रे पातपेदत्तं सुवर्णं नरकार्णवे ॥

- 1 हेमा. p. 545
- 2 A.S.B., सन्तानकादीनां
- 3 हेमा. р. 549
- 4 I.O. gives this after तथा. It is given by हेमादि at the end of another passage on p. 550

प्रमादतस्तु तन्नष्टं तावन्माञ्चं नियोजयेत् । अन्यथा स्तेययुक्तस्त्याद्धेम्न्यदत्ते विनाशिनि ॥ दानाथेमेव तत्सृष्टं खुत्कृष्टं स्वर्गसाधनम् । दानात्परं सुवर्णस्य विधिरेव न विद्यते ॥

सुवर्णमित्यनुवृत्ती कालिकापुराणे'

पूतमेतत्तरं पुण्यं पुरा कार्येषु नित्यकाः । धारयन्ति यतः सर्वे मङ्गलार्थमरोगतः ॥ अतः पापानि सर्वाणि पान्नेभ्यो विधिपूर्वकम् । वत्तं पुनाति काले च देशे च हरसिन्नधौ ॥ अपूयतां येन रामेण विधिना प्राक् तपोधन । प्रवत्तं काश्चनं पूर्वं रैचीक्येन महात्मना ॥ सर्वहेममयं यञ्जमिष्ट्वा विप्राः प्रतिपेताः । हैमेराभरणेः पूज्य दत्तं पलशतं तथा ॥ भूय एव तुलां तेन स्वयमारोप्य यन्नतः । हम द्वितीयपाइवं च द्विजातिभ्यो ददौ स्वयम् ॥ भूयोऽपि तन्मयान्येव अपूर्णपात्राणि तेन च । प्रभासादिषु तीयेषु ब्राह्मणेभ्यो ददौ तदा ॥ गर्वा च दशवर्णानां विग्नं कृत्वा प्रथक् प्रथक् ।

<sup>1</sup> हेमा. р. 547

<sup>2</sup> Udaipur Ms. reads अमलार्थ मलोशितां

<sup>3</sup> हेमा. p. 547, स्येपात्राणि

<sup>4</sup> Udaipur Ms. gives স্বল্পান্থিয় as an alternative reading. See Harihara Bhasya on প্রক্রের্ডার where the acts to be done in specific places are catalogued.

सहस्रं च गवाश्चाऽपि सयत्सानां सुरूपिणाम् ॥ वध्वा भम्बलमाभम्य पलान्येकादशीय त । एकेकस्य पृथक्त्वेन दत्तं हेम तु तेन वै॥. कारयित्वा सुपद्मानि जातरूपमयानि च। भ्रमता तीर्थलिङ्गानां मृधिं दत्तानि तेन वै॥ तन्मयाभरणैः पूज्य शतशोऽथ सहस्रशः। सम्पूज्य तर्पिता विपा भूयस्तेनैय मानद ॥ पद्माश्चेव पताकाश्च मालाश्चेव विशेषतः। रुद्रादीनां नियुक्तास्त कारियत्वा गृहे गृहे ॥ उपवीतं च यष्टिश्च मेखला पादके तथा। े लेखनी मपिपाञं च दत्तं विमेषु तेन वै॥ यानं सोपस्करं<sup>2</sup> कृत्स्नमासनं धाम तन्मयम् । 🍄 द्विजेभ्यश्च प्रदत्तानि कारयित्वा सहस्रदाः ॥ ग्रहाणां देवतानां च कृत्वा रूपाणि भूरिशः<sup>3</sup>। न्यस्तानि विधिवद् पूज्य द्विजानां चैव मन्दिरे ॥ काश्चनीं रोदसीं⁴ स्पृष्टा नगोदधिसमन्विताम् । पुण्यौपधिवनैर्युक्तां ददौ विषेभ्य एव सः॥ एवमाचैरनेकैश प्रकारैः कनकं पुरा । पापापनुत्तये दत्तं पात्रमासाद्य भूयसः॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 547., सहस्रं च सहस्रं च

<sup>2</sup> हेमा. p. 548, भानुसोपस्कर

<sup>3 -</sup>Manuscripts read भूगतः

<sup>4</sup> I, O., रौरवी

## आदित्यपुराणे'

आदित्योदयसम्मातौ विधिमन्त्रपुरस्कृतम् । ददाति काञ्चनं यो वै दुःस्वमं मितहन्ति सः ॥ ददात्पुदितमात्रे यः तस्य पापं विलीयते । मध्याद्वे ददते रुक्मं हन्ति पापमनागतम् ॥ ददाति पश्चिमां सन्ध्यां यः सुवर्णं धृतव्रतः । व्रक्षवाय्वग्रिसोमानां सालोक्यसुपयाति सः ॥ सुवर्णमक्षयात् दत्वां लोकांश्चाऽऽप्रोति पुष्कलात् । यस्तु सञ्जनयत्पनिं अवित्योदयनं मिति ॥ दयाद्वे व्रतमुद्दिश्य सर्वान् कामान् समश्चते । यं देवमर्चयेत्तेन यस्य चैव प्रयच्छति ॥ तस्य लोके निवसति वित्यं चैव दवाति यः ॥

### महाभारते<sup>3</sup>

पिण्डदानपरितुष्टस्वप्रदृष्टपितृदत्तोपदेशकथने युधिष्ठिरं

वेदोपनिपदे चैय पर्वकर्मसु दक्षिणा । सर्वकतुषु वोद्दिष्टा भूमिर्गावाञ्य काञ्चनम् ॥ ततः श्रुतिस्तु परमा सुवर्णं दक्षिणेति वै ।

<sup>1</sup> देना. p. 551

<sup>2</sup> हुमा. p. 552 रोजवलवित्वारिन

<sup>3</sup> Em. p. 548 reproduces the whole passage with this introduction.

तिदं सम्यगारुधं त्वयाञ्च भरतपंभ ॥
किन्तु भूमेर्गवां चाऽधं सुवर्णं दीयतामिति ।
एवं वयं च धर्मज्ञ सुवें चाऽस्मित्पतामहाः ॥
तारिता' वे तरिष्यन्ति पावनं परमं हि तत् ।
दश पूर्वांच् दशैवाऽन्यान् तथा सन्तारयन्ति ते ॥
सुवर्णं ये प्रयच्छन्ति एवं मा पितरोऽह्यवन् ॥

श्रीरामायणे

रामं प्रति वसिष्ठवाक्यानि<sup>2</sup>--

सर्वरतानि निर्मन्थ्य तेजोराशिसमन्वितम्।
सुवर्णमेभ्यो विभन्द् रतं परमसुत्तमम् ॥
एतस्मात्करणादेव गन्धवीरगराक्षसाः।
मनुष्याश्च पिशाचाश्च प्रयता धारयन्ति तत् ॥
सुकुटै रत्नसंयुक्तैरल्ङ्कारैः पृथनिषैः।
सुवर्णे विभूते तत्र विराजन्ते स्थात्तम ॥
तस्मात्सर्वपवित्रभ्यः पवित्रं परमं स्मृतम् ।
पृथिवीं गाञ्च दत्वेद् तथाऽन्यदिष किञ्चन ॥
विशिष्यते सुवर्णस्य दानं परमकं विभो ।
अक्षयं पावनं चैव सुवर्णं मम रच्यते ॥
प्रयच्छेद्विजसुक्येभ्यः पावनं स्नेतद्वत्तमम्।
सुवर्णमेव सर्वेत्र दक्षिणासु विधीयते ॥

<sup>1 &#</sup>x27;Udaipur Ms. and A. S. B., तारितैव भविष्यन्ति 2 हेमा. p. 548

11

सुवर्णं ये प्रयञ्छन्ति सर्वदास्ते भवन्त्यतः । अग्निवें देवताः सर्वाः सुवर्णं च तदात्मकम् ॥ तस्मात्सुवर्णं ददता दत्ताः स्युः सर्वदेवताः ॥

इति सुवर्णदानम्॥

## अथ विद्यादानम्

## तत्र आदित्यपुराणे

त्रीणि तुल्यप्रदानानि त्रीणि तुल्यफलानि च सर्वेकामदुघा घेतुर्गावी प्रध्वी सरस्वती ॥

तंथा

सर्वेपामेव दानानां ब्रह्मदानं विश्विष्यते । कार्यं तु गोमहीवास्तिलकाश्चनस्रिपेपाम् ॥

'ब्रह्मदानं' वेददानम् ।

### याज्ञवल्क्यः

सर्वधर्ममयं व्रह्म प्रदानेभ्योऽधिकं यतः। तद्दत् समवामोति ब्रह्मलोकमविच्युतः॥

'प्रदाने भ्यः' अल्पेभ्य इति शेपः।

- 1 देगा. р. 493
- 2 हेना. p. 498, A. S. B. and Udaipur Ms. so attributo this sloka, which is found also in महासावे, IV, 233. े
- 3 हेमा. p. 498 सर्वेभर्ममर्य; Udaipur Ma, has सर्वज्ञानमर्य

શ્ર ]. यमः

य इमां पृथिवीं दचात्सर्वकामोपशोभिताम्।

दयाच्छास्त्रश्च विपाणां तद्वचैतानि तत्समम् ॥

ं 'तत' सर्वरहो पद्योभितपृथिवीदानम् । 'एतानि' पूर्वी-क्तानि दानानि तदुभयं विद्यादानसमम् ।

देवीप्रराणे<sup>3</sup>

ं विद्यादानं प्रवक्ष्यामि येनं तुष्यन्ति मातरः । लिख्यते दीयते येन विधिना तच्छुशुप्व मे ॥ '

सिद्धान्तमोक्षशास्त्राणि वेदाः स्वर्गदिसाधकाः।

वेदाङ्गानीतिहासाश्च देया धर्मविवृद्धये<sup>4</sup>॥ गारुडं वालतन्त्रं च भूततन्त्राणि भैरव ।.

शास्त्राणां पठनाद्दानान्मातरः फलदा नृणाम् ॥

. - ज्योतिपं वैद्यशास्त्रं च कलाः काव्यं शुभागमः । दानादारोग्यमाप्नोति गान्धर्वं लभते ⁵प्लम् ॥

विद्यया वर्तते लोको धर्माधर्मं च विन्दति।

तस्माद्विया सदा देया दष्टाइष्टफलार्थिभिः॥ तथा<sup>6</sup>

शृण्वर्ता जायते भक्तिस्ततो गुरुसुपासते।

1 देमा. p. 507

2 हेमा. p. 507 reproduces the prose comment

3 देना. pp. 521

्र देना. p. 495 .

5 हेमा. p. 495, पदम

6 ≩ят. р. 521

सर्वविद्यागमां भक्तिः विद्यायुक्ताश्रिता नृप ॥ विद्याविवेक्योधेन ह्युभाशुभविद्यारणात्। । विन्दते सर्वकामार्धि तस्माद्विया परा मता॥ विद्यादानात्परं दानं न भूतं न भविष्यति । येन दत्तेन चाऽऽप्रोति दिावं परमकारणम्॥ श्रीताडपत्रके सन्ने समे पत्रसुसन्निते । विचित्रकश्चिकापाइवें चर्मणा सम्प्रटीकते॥ रक्तेन वाड्य कृष्णेन मृतुना रङ्गितेन वा । 🕮 दृहसूत्रनिबद्धेनं 'एवं चैव कृतेन वै॥ पस्तु द्वादशसाहस्री संहितामुपलेखयेत्। इदाति चाडिभयुक्ताय स याति पुरुमां गतिम् ॥ वितिरे प्लवे देशे सर्वयाधाविवर्जिते। ोमधेन शुभेनैव, कुर्योन्मण्डलकं बुधः॥ बतुईस्तब्रमाणेन शुभं च चतुरस्रकम् । ास्य मध्ये लिखेत्पद्मं सितरक्तासितादिभिः॥ . तर्वर्तुकमलैः पुष्पैर्भूपयेत्सर्वतो दिशम्। वेतानं दापयेनमूर्धि शुभं चित्रविचित्रितम्॥ गदर्वतः सितवस्त्रैस्तु सम्यक् शोभां प्रकल्पयेत्।

<sup>1</sup> हेमा. р. 414

<sup>2</sup> Ibid, त्रैलोयबेऽपि न विचते

<sup>3</sup> Udaipur Ms. reads wrongly: श्रीतालीपप्रदेशंच; con by हेमा. p. 524

<sup>4</sup> A. S. B. and I. O., एवं विधिक्तेन वे

चन्द्रकैरर्द्धचन्द्रैश्च' दर्पणैश्चाऽमरैस्तथा ॥ घण्टाकिङ्किणिशाज्दैश्च सर्वतश्चोपकल्पयेत्। तस्य मध्ये न्यसेचन्त्रं नागदन्तमयं शुभम् ॥ अधः किञ्चित्रियद्धन्तु कर्ध्वतोऽपि सुसंयुतम्। .-शोभितं रहवद्वेन वद्धं सूत्रेण बुद्धिमान्॥ तस्योध्वे विन्यसेद्विद्वान् पुस्तके लिखितं शुभम् । आलेख्यमपि तत्रैव पूजयेद्विधिना ततः ॥ निरुदकैस्तथापुष्पैः कृमिकीटविवर्जितैः। चन्दनेन सदर्पेण भस्मना च विधृतये॥ धूपश्च गुग्गुलुर्देयस्तुरुष्कागुरुमिश्रितः । दीपमाला तथा चाड्ये नैवेदां विविधं पुनः ॥ ं खादां पेयं सितं लेहां चोष्यं च विनिवेदयेत्। पूजयेच दिशां पालान् लोकपालान् यथांकमेम् कन्याः स्त्रियश्च सम्पूज्य मातरः कल्पयेच ताः 'पुस्तकं देवदेवीं च वित्राणां दक्षिणास्तथा ॥ स्वशक्त्या चैव दातव्या ऋपपौरांश्च पूजेयेत् । तथा सम्पूजयेद्वत्स लेखकं शास्त्रपारगम्<sup>2</sup> ॥ छन्दोलक्षणतत्वज्ञं सत्कविं मधुरस्वरम् । प्रणष्टं यः स्मरेद्वन्धं श्रेष्ठं पुस्तकलेखनात्<sup>त</sup> ॥

<sup>1</sup> A. S. B. and Udaipur Ms., &:

I. O., पाडक्ष्म्
 A. S. B., केंग्रने

नातिसन्ततिविच्छन्नैः नाऽश्वक्ष्णैश्चाऽप्यकर्कन्नैः। नन्दिनागरकैर्वणैंहेंखयेच्छ्ज्यपुस्तकम्'॥ पारम्भे<sup>2</sup> पञ्च वै श्लोकान् पुनः शान्ति तु कारयेत् रात्रौ जागरणं कुर्यात्सर्वपेक्षां<sup>3</sup> प्रकल्पयेत्॥ नटचारणनग्नैश्च देव्याः कथनसम्भवैः।

'सर्वप्रेक्षां' सर्वपकारप्रेक्षणकम् । ं

प्रत्यूपे पूजयेञ्छोकान् ततः सर्वान् विसर्जयेत्। एकान्ते <sup>4</sup>सुमनस्केन विशुद्धेन दिने दिने॥ निष्पाच विधिनाऽनेन स्वर्क्षे च शुभवासरे।

'स्वक्षें' शुभनक्षत्रे ।

ततः पूर्वविधानेन पुनः पूजां प्रकल्पयेत् ॥
तथा विद्याविमानन्तु सप्त पञ्चविम्पितम् 
विचित्रवस्त्रशोभाद्धं शुभलक्षणलक्षितम् ॥
कारपेत्सर्वतोभद्रं किङ्किणीरवकान्वितम् ॥
दर्पणैर्रद्धचन्द्रेश्च चंटाचामरमण्डितम् ॥
तिस्मन् पूर्पं सम्रत्क्षिप्य सुगन्धं चन्दनागुरुम् ॥
तुरुष्कं गुग्गुलं चैव क्षकरामधुमिश्रितम् ॥

I Note.

हेमा. p. 526, प्रारम्य

<sup>3</sup> I.O., ঘ্ৰিট্টা

<sup>4</sup> A. S. B., अमनस्थेन ; Udaipur Ms. has पुनः फेन

<sup>5</sup> हेमा. p. 526, सप्तपचित्रभूमिकम्

पूजयेत् पूर्ववत् सर्वान् कन्यास्त्रीद्विजदुःखितान् । तथा तत्पुस्तकं वत्स विन्यसेद्विधिपूर्वकम् ॥ एवं कृत्वा तथा विद्याः प्रीयन्तां मातरो मम । [ यस्यैव सक्तं तच्छास्त्रं तं प्रस्तं परिकल्पयेत' ॥

'यस्पैव सक्तं' यस्पैव देवस्य सक्तं सम्यन्धि । 'तत् पुस्तं' पुस्तकम् । 'तं' देवम् । 'परिकल्पयेत्' भावयेदित्यर्थः।

तस्मात्सर्वप्रयत्नेन विद्या देया सदा नरैः। तथा तपस्त्रिनः पूर्वयाः सर्वशास्त्रार्थपारगाः ॥ शिवव्रतचरा सुख्याः विष्णुधर्मपरायणाः । देवीव्रतसमापुष्टा देवीभक्ता जनाश्च ये ॥ महता जनसङ्घेन रथस्थं दृढवाहनैः। युवभिश्चाऽपि तद्देयं यस्य देवस्य चाऽऽगमः॥ सामान्यं शिवतीर्थेषु मातृणां भवनेषु च । तस्मिन् पूजां तथा कृत्वा देवदेवस्य श्रुलिनः॥ समर्चेयेत प्रणम्येशं प्रीयन्तां मातरो मम । सदाध्ययनयुक्ताय विद्यादानरताय च ॥ विद्यासङ्घरकाय कतशास्त्रश्रमाय च । तेनैव वर्तते यस्तु तस्य तं विनिवेदयेत्॥ जगद्विताय वै शान्ति सन्ध्यायां वाचयेत्तथा । तेन तोयेन दातारं मुधि सम्यक् निवेचयेत्॥

<sup>1 [ ]</sup> Lacuna in Udaipur Ms. supplied by I. O. and A. S. B.

<sup>2</sup> देना. p. 527, चाडमिली नेवं

शिवं वन्देत् ततः शब्दं उचार्य जपतस्तथा। एवंकृते महाशान्तिर्देशस्य नगरस्य च ॥ जायते नाञ्च सन्देहः सर्ववाधाः शमन्ति च। अनेन विधिना यस्तु विद्यादानं प्रयच्छति॥ स भवेत् सर्वलोकानां दर्शनाद्यनादानः। मृतोऽपि गच्छति स्थानं ब्रह्मविष्णुनिपेवितम्॥ सप्त पूर्वान् परानन्त्यान् आत्मनः सप्त एव च। उद्भृत्य पापसलिलात् विष्णुलौके महीयते ॥ यावन्ति पत्रसंस्थानि अक्षराणि भवन्ति च। तायत् स विष्णुलोकेषु फीडते विविधैः सुखैः ॥ ततः क्षिर्ति समायातो देव्यां भक्तिपरो भवेत् । समस्तभोगसम्पन्नो विदुपां जायते कुले ॥ विचादानप्रदानेन योगशास्त्रं वदेदिति । आत्मवित्तानुरूपेण यः प्रयच्छति मानवः ॥ असाध्यं फलमामोति आव्यतुल्यं न संशयः। स्त्री चैवाऽनेन विधिना विद्यादानफलं लभेत्॥ भन्नी चैवाऽभ्यनुज्ञाता विधवा तमनुबजेत्। ृविद्यार्थिने सदा दद्यात् वस्त्रमभ्यक्षभोजनम्॥ छत्रिकासुदकं दीपं तस्मासेन् विना न हि । रेखनीखटनं तीक्ष्णं मपीपात्रं च टेखनीम् ॥ दत्या तु लभते यत्स विद्यादानमतुत्तमम्।

पुस्तकास्तरणं दत्वा संप्रमाणं सुद्योभनम् ॥ विद्यादानमयामोति तत्र रक्ष्यन्तु युद्धिमान्। गरनं रक्षासनं चैन दण्डासनस्थाऽपि वा 🛭 विद्यादानं संजीलाय दत्तं भवति राज्यदम्। अञ्चनं नेन्नपादानां दत्तं विद्यापरायणे ॥ भूमिर्गृहं च क्षेत्रं च स्वर्गराज्यफलप्रदम्। यस्य भूभ्यां स्थितो नित्यं विद्यादानं प्रवर्तते ॥ तस्याऽपि भवति स्वर्गः तत्त्रसादात् नराधिप ]।-इहैव कीर्तिमाशोति मृतो याति परां गतिम ॥ यस्त देव्या गृहे निर्ह्यं विद्यादानं प्रवर्तते। स भवेत्सर्वलोकानां पूज्यः पूज्यपदं वजेत् ॥

### महाभारते<sup>1</sup>

92 T

यो व्याचाऽपि शिष्याय धर्म्या व्राह्मी सरस्वतीम् । पृथिवीगोप्रदानाभ्यां तुल्यं स फलमइनुते ॥

'ब्राह्मी' वेदार्थानगा ।

अधीत्यापि यो वेदान् न्यायविद्यः प्रयच्छति। ग्रुहकर्मप्रदास्तोऽयं सोऽपि स्वर्गे महीयते॥

## नन्दिपुराणे<sup>2</sup>

शास्त्रे यस्माज्ञगत्सर्वं संश्रितं च शुभाशुभम्। तस्माच्छास्त्रं प्रयत्नेन दातव्यं शुभकर्मणा ॥ विद्याश्चतुर्दश प्रोक्ताः क्रमेण तु यथास्थिति ।

<sup>1</sup> Not specified by A. S. B; cf. ≷मा. pp. 499 ff.

<sup>2</sup> cf. हेमा. pp. 495. ff.

पडङ्गा वेदाश्चत्वारा धर्मशास्त्रं पुरातनम् ॥ मीमांसा तर्कमपि च एता विद्याः प्रकीर्तिताः ।

'धुरातनं' धुराणम् ।

आसामेवान्तरोत्पन्नाः परा विद्याः सहस्रज्ञाः । आयुर्वेदः सस्यवेदो वर्गभेदः प्रकीर्तितः॥

'सस्यवेदः' कृषिशास्त्रम् ।

सर्वेत्तरा चाऽऽत्मविया संसारभयनाशिनी।
सर्वेदुःखान्तकरणी सर्वपापविनाशनी।
एता विद्याः समाख्याता वहुभेदोपभेदजाः॥
कळाविद्यास्तथा चाऽन्याः शिल्पविद्यास्तथा पराः

'शिल्पविद्या' प्रतिमादिनिर्माणशास्त्रम् ।

सर्वा एव महाभागाः सर्वाः सर्वार्थसाधिकाः । स्थिताश्च तारतम्येन विशिष्टफलसाधिकाः ॥ आत्मविद्या मधाना तु तथाऽऽयुर्वेदसंज्ञिता<sup>2</sup> । धर्माधर्मभणिवनीः कलाः शिल्पादिसाधिकाः ॥ सस्यविद्या च वितता एता विद्या महाफलाः । धर्माधर्मभणिवनी धर्माधर्मभसाधिका ॥ ययैको जीवति प्राणी कथाऽपि किल कुञ्जचित् ।

<sup>1</sup> Reproduced by Em. p. 496

<sup>2</sup> हेमा. p. 496, संहिता

'अप्रधाना' अवान्तरविद्या<sup>'</sup> ।

याऽपि साऽप्यववोधत्वात् विद्या वै यत्र क्रत्रचित् । प्रयास्यत्यक्षयां छोकान् विधिना वाऽविधानतः ॥

'अवबोधत्वात्' अवबोधहेतुत्वात् । 'प्रयास्पती'त्यन्त-भीवितो ण्यर्थः । तेन प्रापयिष्यतीत्पर्थः" ।

शिल्पविद्यां नरो दत्वा याति वै ब्रह्मणोऽन्तिकम् ।
कलाविद्यां नरो दत्वा वैष्णवं लोकमञ्जते ॥
कल्पमेकं न सन्देहः "स्वर्गभोगसमन्वितः ।
सस्पविद्यां नरो दत्वा तृष्तिमान् कामसंयुतः ॥
प्रजापतिपुरं गच्छेन्नरकात्तारयेत् पितृत् ।
आयुर्वेदं नरो दत्वा लोकानाप्रोति निर्मलान् ॥
आयुर्वेदं नरो दत्वा लोकानाप्रोति निर्मलान् ॥
आयुर्वेदं नरो दत्वा लोकानाप्रोति निर्मलान् ॥
आयुर्वेदं नरो दत्वा स्वर्णं लोकमाण्नुयात् ॥
समिमांसां तु तुधे दत्वा शास्त्रमिन्द्रपुरे वसेत् ।
धर्मशास्त्रं नरो दत्वा स्वर्गलोके महीयते ॥
दश मन्वन्तरान् मत्यः तारयेन्नरकात् पितृत् ।
वेदविद्यां नरो दत्वा स्वर्गं कल्पत्रयं वसेत् ॥

3 A. S. B., स्वर्गभोग्य

<sup>1</sup> Reproduced by हेमा, p. 496

<sup>2</sup> Ibid,

<sup>4</sup> A. S. B. and हेमा. p. 497, अदिवनोर्दिव्यकामायान्

<sup>5</sup> हेमा. p. 497, इन्दुपुरे

आत्मविद्यां नरो दद्यात्तस्य संख्या न विद्यते । पुण्यस्य गदितुं सम्यगपि वर्षशतायुतैः॥ एतावच्छक्यते वक्तुं यत् कल्पायुतसूत्तमम् । सत्यलोके वसेन्मर्त्यो यत्र ब्रह्मा वसेत्प्रभुः ॥ अप्येकं नीरजीकृत्य जन्तुं चादशतादशम्। आयुर्वेदप्रभावेण किं न दत्तं भवेदभुवि॥ सस्यवेदप्रदानेन सम्पन्नाः सस्यशालयः। किं नाम न कृतं तत्र पुण्यं भवति शाइवतम् ॥ मीमांसाशास्त्रमाहात्म्याद्वुध्वा वै वेदनिर्णयम् । किं न नाम शुभं दातुर्यज्ञकर्मप्रवर्त्तनात्॥ आत्मविद्या च पौराणी धर्मशास्त्रात्मिका च या । एता विद्यास्त्रयो मुख्याः सर्वदानक्रियाफलैः॥ धर्मशास्त्रं नरो बुध्वा यत्किश्चिद्धर्ममाश्रयेत । तस्य धर्मं दातगुणं धर्मदास्त्रप्रदस्य च ॥ प्रराणाख्यानविद्वांसः पितृदेवार्चने रताः। लोकान् सर्वोन् कामपूर्णान् यान्ति सर्वशुभोदयान् ॥ पुराणविद्यादातारस्त्वनन्तफलभागिनः । आत्मविद्यापदातारो नरा भाग्यसमाश्रयाः ॥ न प्रनयोनिनिरयं प्रविशन्ति दुरत्ययम्। उत्तीर्णाः सर्वेपापेभ्यः स प्रत्रपशुवान्धवाः ॥ मुच्यन्ते निरयैघीरैरसंख्यैयीतनात्मकैः।

तथा

श्लोकं महेलिकां गाधामधाऽन्यद्वा सुभापितम्।

दत्वा प्रीतिकरं याति छोकमप्सरसां शुभम् ॥ तथा<sup>ग</sup>

यदेतत् पुण्यमाख्यातं विद्यादानस्य साम्प्रतम् । देशकालविधिश्रद्वापात्रयोगात्तथा वुषः ॥ प्रामोति कोटिग्रणितं फलं विद्याप्रदानतः । यस्तु पुण्यप्रदो मत्यों जिगीपुः कीर्तिसाधकः² ॥ स विधानेन वै दयाद्विद्यां विविधकामदाम् । एवं विद्याप्रदानं वै सर्वकामग्रणान्वितम् ॥ यतेत काले पात्रे च रहस्यं वैतदुत्तमम् । उद्दिश्य देवतां दत्तं प्रदानं यत्र कुत्रचित् ॥ तस्याऽसमाप्रपृण्यस्य केन पुण्यं निरुध्यते । गुरुमाराध्य यत्नेन विद्याच्याख्यानपारगम् ॥ शक्ताराध्य यत्नेन विद्याच्याख्यानपारगम् ॥ शक्ताराध्य यत्नेन विद्याच्याख्यानपारगम् ॥ शक्ताराध्य यत्नेन विद्याच्याख्यानपारगम् ॥

[ 'गुरुमाराध्य'विद्या दातव्येति तात्पर्यार्थः" ।

यथा घटप्रतिच्छन्ना रत्नराजमहाप्रभाः॥ अकिञ्चित्करतां प्राप्तास्तद्वद्विचाश्चतुर्देश । विना. तु गुरुणा सम्यक् योघकेन विपश्चिता॥ नैव विचाफलप्राप्तिः गुरुं तस्मात्प्रसाघयेत्। सुधांशोर्भूयणैर्नित्यं यथा देवं पिनाकिनम्॥

<sup>1</sup> देना. p. 528

<sup>2</sup> I.O., बोर्तिनीस्त यः

<sup>3</sup> हेमा. p. 529, वियादाने समारभेद

<sup>4 [ ]</sup> omitted by देना. p. 528

यो गुरून पूजयेत्रित्यं स्थितं वा प्रस्थितं च वा । तत्त्रसादेन वै यस्मात् प्राप्नुते सर्वसम्पदः ॥ तस्माद्गुरुं पयत्नेन महादेवचदर्चयेत्। भक्त्या प्रीत्या प्रयत्नेन श्रद्धवा च सदैव तु ॥ एप माता पिता होप एप चन्धुश्च वान्धवः। एप चिन्तामणिः स्फीतः एप एव च मे सुहृत् ॥ एवं अद्धापरो नित्यः गुरुमाराधयेत्बुधः । अज्ञानदुःखदामनं नरकोद्धरणं तथा ॥ क्कतो माता पिता वाऽपि वान्धवो वा महागुणः। तादगभ्युदयं कुर्याचत् कुर्याच गुरुर्महत्॥ कोऽन्यो सञ्जानदुःखौघादुद्धरेङ्गचवन्धनात्। सम्यक् शास्त्रार्थवोद्धारं महादेववदर्चयेत्॥ वस्तुमाञ्चेण यो ज्ञानं शास्त्ररूपमुपन्यसेत्। स ताविच्छववत्युज्यो भक्त्या भवभयापहः॥ यस्त शास्त्रविवक्षार्थं विशेषार्थं प्रवोधयेत्। पदवाक्यार्थवोधेन सम्यक्शास्त्रप्रवर्त्तनम् ॥

'द्यास्त्रविवक्षार्थः' द्यास्त्रतात्पर्यविषयः ।

पूर्वोत्तरार्थसङ्कत्या समुदायार्थिनश्चयैः । सुद्रास्त्राभिमता वाचः सम्पग्यो वेत्ति तत्वतः ॥ स तु साक्षान्महाबुद्धिः दाङ्करो भगवानिह् । तं भजेत्सर्वभावेन भक्तियोगेन सर्वदा ॥ आदित्येन विना पद्वज्ञगदन्यं विभाव्यते । गुरुवाक्यैविना सर्वं तथैव हि तमोमयम् ॥ तस्मायथा महादेवं तद्भदेव गुरुं सदा । यः पञ्चति स गुरुषः सर्वेषमानवाष्ट्रयात्॥]

१२ 🛘

विद्या च मुख्यं दानानां गुरुं तस्य विधिं गुपः।

श्रद्धा विषेया' विधिवच्छूद्धया भावितात्मना ॥ सगोत्रेभ्यस्तु<sup>2</sup> तां दद्याद्विशेपाद्गणशास्त्रिषु ।

उपयोग्यन्तु यद्यस्य तत्तस्य प्रतिपादयेत्॥ सुराल्येषु सिद्धेषु यथा विभवविस्तरैः।

दातच्यास्तु प्रयक्षेन महापुण्यफलाार्थीभिः॥ शभे नक्षत्रदिवसे शुभे चाऽपि दिनग्रहे।

लेखयेत्पूज्य देवेशान् रुद्रव्रह्मजनार्दमान् ॥ पर्वेदिग्वदनो भत्वा लिपिज्ञो लेखकोत्तमः ।

पूर्वेदिग्वदनो भूत्वा लिपिज्ञो लेखकोत्तमः ।
निरोधो हस्तवाहोश्च मर्पापाञ्चवधारणा ॥
एकान्तस्योपकरणं यस्याऽसौ लेखकोत्तमः ।

विद्याधारं प्रकुर्वात हेमरतमयं शुभम् ॥ भागदन्तमयं वाऽपि शुभदारुमयं तथा । मनोजमगुरुं रम्यं शुक्षणचर्णप्रयोगजम् ॥

सत्काचवस्त्रसंयुक्तं ⁴विकासेन समन्वितम् । 'नागदन्तमपं' इस्तिदन्तनिर्मितम् ।

तत्र विद्यां विनिहितां कुर्यात्यस्तकसंस्थिताम्॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 528, धुला वियो च विधिवत्

<sup>2</sup> Ibid, स्त्याप्रेम्यः

<sup>3</sup> Ibid, निरोधिरस्तवाहुध सर्पायायावधारणात्. 4 Ibid, सङ्गोवपत्रसंगुक्तम्

कुर्युाच पुस्तकं तस्य टिसेवङ्ग्रुटविस्तृतम् । सूक्ष्माक्षरं च रम्यं च कृष्णमेचिकतं तु वा ॥ अथवा रक्तपद्मामं मेचकाटङ्कतं शुभम् । कार्पाससुत्रीयथितं नानागन्धाधिवासितम् ॥

'मेचकालङ्कृतं' मय्रार्द्धचन्द्रालङ्कृतम्।

मपीभिश्चाऽष्यनेकाभिश्चारुवर्णाभिरेव च । दृदस्तमभनयुक्ताभिर्मेचकैश्चाऽप्यनेकदाः॥

'स्तम्भनं' मपीखैर्यहेतुः।

ठेखनीभिश्च दिन्याभिर्हेमचित्राभिरेव च । विद्य वर्णं कुर्वात पुस्तकस्य मनोरमम् ॥ पीतरक्तकपापैर्वा सुनिवद्धं सुचित्रितम् । रम्पं लघु सुविस्तीर्णं 'निःश्रान्तग्रन्थिसंयुतम् ॥ विद्याधारं ततो यन्त्रस्वापितं पूर्वपुस्तकम् ।

'पूर्वपुस्तकं' आदर्शपुस्तकम् ।

ग्रहे मनोरमे ग्रहे सुघालेपितभित्तिके॥ नानारागाङ्गतोपेते सुरियम्यमनोरमे<sup>य</sup>। धूपामोदमनोज्ञे च वितानकपरिष्कृते ॥ लेखको लुद्धिमान् स्नातः शुक्कपुष्पाम्यरोज्वलः। सुवर्णमुक्ताकेयुरो सुद्रिकाशोभिताङ्गलिः॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 529, निर्मन्य

<sup>2</sup> Ibid, नानाचनाद्वरोपेते श्रद्धविम्यमनीरमे

सुसमिद्धे मपीभाण्डे लेखनीशास्त्रसंयुते। प्रारभेन्त्र्यघोषेण पूज्य देवान् पितृंस्तथा ॥ ब्राह्मणान् स्वस्ति वाच्याऽऽदौ 'शास्त्रं सश्चारयेद्वुधः । इलोकपञ्चकमादौ तु ददाकं वाऽपि लेखयेत्॥ ततो नक्षत्रयोगेन द्वितीयेऽहनि तक्षिखेत्। तादृशेनैव विधिना पुण्याहैः शुभसंयुतैः ॥ ततः समाप्ते शास्त्रे तु पुनः पुण्याहसंयुतम् । कुर्याच तदहोरात्रे पानभोजनवस्तुभिः॥ उभयं वाऽपि तल्लेख्यं समीक्रुर्याच वाचयेत्<sup>3</sup>। जनाधिकैश्च संयुक्तं वर्णेर्मात्रादिभिस्तथा॥ अनुस्वारविसर्गेश्च युक्तायुक्तैर्विचारयेत्। शास्त्रस्य च क्रियायुक्त्या पुनरुक्त्या च शोधयेत्॥ जनार्थोक्त्याऽप्रसङ्गस्य शब्दयोग्यतया तथा । स्रज्ञान्तरानुरोधेन⁴ प्रश्नोत्तरविशेपतः ॥ असूत्रत्वाच्च शास्त्रस्य समुदायार्थयोधतः<sup>5</sup> । प्रकान्तसूचनोद्देशैर्गदितश्चोदितैरपि॥ बहुर्धानां च शब्दानां योग्यासत्तिं परीक्ष्य तु ।

<sup>1</sup> Ibid, शास्त्रं च धानयेत्

<sup>2</sup> I. O., ग्रहः for प्रनः

<sup>3</sup> हेमा. p. 530, वायकम्

<sup>4</sup> हेमा. p. 530. स्त्रान्तरार्थवोधेन

<sup>5</sup> A. S. B. and हेमा. p. 530, अस्प्रत्याच घालस्य समुदायार्थ बोषतः; Udaipur Ms., has स्प्रत्यावशालस्य समुदायोऽनुरोधतः

सर्वशास्त्रानुरोधेन कारणाधैरविष्क्रतैः'॥
कचिन्छन्दिविक्षेश्च प्रकृतार्थं निरूपयेत्।
छन्दसां वाऽपि युध्येत ष्ट्रत्तसंयोगमीष्सितम्॥
एवं विद्यान्तु मेथावी शास्त्रं सत्कृत्य कृत्सदाः।
प्रदचाद्विभवैदिन्यैः सुरायतनवेश्मसु॥
व्यक्तदेशिलिपन्यासं सुरूपं नागरसुन्यते।

'ब्यक्तदेशिविपन्यासं' ब्यक्ता तद्देशानुसारिणी लिपि-र्यत्र न्यासेब्सरनिर्माणे स तथा ।

आरोष्य याने रत्नाख्ये शुभवख्यपरिष्कृते ॥
घण्टाचामरशोभाद्यं रह्मदण्डातपत्रिणि ।
गजवाजिरथच्छायामहाशोभासमन्वितम् ॥
वृत्यगीतिननादेन नानावायरवेण च ।
मङ्गलैवंदणोपेश्च देवाप चिनिवेदयेत् ॥
नानापुष्पोपहारिश्च सम्पूष्य तु दिवौकसः ।
दत्वा च पुस्तकं तत्र पितृंणां धर्ममुहिशेत् ॥
वान्धवानां च ह्यानां अनन्तं फलमश्तुते ।
ततो दत्वा विधानेन तां विद्यां शिवमन्दिरे ॥
ततश्च भोजयेद्विमान् स्द्रभक्तांश्च मानवान् ।
यथाशक्ति च कर्तव्या उत्सवाः स्वेषु वेश्ममु ।
राज्ञा तु नगरे कार्यां ग्रामे ग्रामाधिपस्तथा ।
गृहे गृहस्थै। कर्तव्याः उत्सवो यन्युभिः सह ॥

<sup>1</sup> A. S. B., কৰিন্দ্ৰবী: Udaipur Ms. reads wrongly ক্ৰিন্দ্ৰবী:

स्तातैः गुक्तैः समालव्यैः सुखिभिः ससमाहितैः ।
प्रीतियुक्तैस्ततः आव्यं शास्त्रं अद्वासमन्वितैः ।
वाचकं भोजयेत्तत्र यथाविभवविस्तृतः ।
गुढं च भक्त्या मतिमान्यथाशक्ति द्यमायया<sup>2</sup>॥
ततः पुष्पेश्च धूपेश्च आवकान् सम्प्रपूजयेत् ।
वाचको त्राह्मणः प्राज्ञः श्चतशास्त्रो महामनाः ॥
अभ्यस्ताश्चरविन्यासो वृत्तशास्त्रो महामनाः ॥
शभ्यस्ताश्चरविन्यासो वृत्तशास्त्रविशारदः ।
शव्दार्थवित्प्रगल्भश्च विनीतो मेधया युतः ॥
गीतज्ञो वाक्पदुः श्रव्यस्वरोऽनाविलभापकः ।
गुरुश्च पर्भवान् प्राज्ञः श्चतशास्त्रो विमत्सरः ॥
विद्यः प्रकृतिसंशुद्धः शुचिः स्मितमुखः सदा ।
सृत्रुत्तो वृत्तशास्त्रज्ञः सर्वशास्त्रविशारदः ॥
अभ्यस्तशास्त्रसन्वोहः प्रकृतार्थप्रवर्तकः ।

ं वृत्तकास्त्रज्ञः' छन्दःशास्त्रवित् । 'प्रकृतार्थप्रवर्तकः' प्रस्तुतार्थभिधायी<sup>3</sup> ।

नाऽप्रक्षमकृतव्याख्यपौर्वापर्यनिविष्टधीः॥ अध्यायसर्गविच्छेदविभक्त्यर्थप्रयोजकः । शास्त्रार्थपदविद्धीमान् पद्दलोकार्थवोधकः॥ समुदायप्रकीर्णार्थमुखद्याखासु सङ्गतः।

- 1 हेमा. p. 531, सरिवभिः
- 2 Udaipur Ms. corrupt: restored from हेमा. p. 531
- 3 हमा. p. 532, repeats this comment.
- 4 A. S. B., विभवत्यर्थप्रयोजकः; Udaipur Ms. has विच्छेदरिचार्थ प्रयोजकः

अलङ्कारत्र' हृद्वस्तु व्यपदिश्याऽर्थयोघकः॥ प्रकान्तादिपु शास्त्रार्थविभागपरिनिष्ठितः। कष्टाभिधानगृहार्थभङ्गेन त विरोधकः॥ अद्वेयवागनालस्यः श्रोतृचित्ताववोधकः। संस्कारैः संस्कृतां विद्यां प्राकृतैः प्राकृतामपि॥ आलापमान्नैर्व्याख्यानैर्यश्च शिष्यान् प्रबोधयेत्। देशाभिधानविन्यासैर्वोधयेबाऽपि यो गुरुः॥ स गुरुस्स पिता माता स च चिन्तामणिस्स्मृतः। शास्त्रोपायविधानेन नरकेभ्यः सम्रद्धरेत् ॥ कस्तेन सहशो लोके वान्धवो सुवि विद्यते। यस्य षाग्रदिमवृन्देन<sup>2</sup> हृदयात्रइयते तमः॥ महासंसारजननं भवेत् सोऽकों महायुतिः। नोद्विजेत्तस्य पारुष्ये न च वैलोम्यमिच्छतः ॥ न चाऽस्य व्याधिदुःखेषु महानां चाऽप्रियो भवेत्। प्रसादयेच कुपितं दुःखमग्नं समुद्धरेत्॥ रोगेभ्यश्चाऽपि यहोन परित्राणेन चोद्धरेत्। एवं न्यारुपां श्रुभां श्रुत्वा गुरुवक्त्रान्नरोत्तमः॥ विधेयं चिन्तयेयज्ञात् परत्र हितकारणात्। शृणुयानुबूद्धया युक्तः प्रणतोऽभिमुखो गुरोः ॥ अनन्यसंत्कथाक्षेपी निष्यमादी श्वतन्द्रितः।

<sup>1</sup> A. S. B., अनक्षरब

<sup>2</sup> A. S. B., यस्य वाप्रत्मवृत्येन; Udaipur Ms. reads wrongly यस्य वापुविमवृत्येन

<sup>3</sup> हुमा. p. 532, न च वैद्योम्यमावहेत्

ग्रहं च संद्राये जाते एच्छेद्वावयमुदीरयेत् ॥ ग्रहणा चोक्तमेकान्ते श्रद्धावान वाक्यमाश्रयेत् । न गुरो ग्रहवाक्यानि गुरूक्तं परिपालयेत् ॥ भिपजां वचनं कार्यं गुरूणां च महात्मनाम् । न तत्कृतं स्वयं कुर्यात्ते समृद्धानलत्विषः ॥

'तत्कृतं' गुरुचेष्टितम्।

9**2** 1

अप्रस्तुतकथाक्षेपं यः क्रुर्योदग्रतो गुरोः । स त्रह्महत्यामाप्नोति गुरुवाक्येप्वनिश्चयः<sup>।</sup> ॥

'गुरुवाक्येषु अनिश्चयः' गुरुवाक्येषु संदायवान्<sup>2</sup>।

यश्च श्रुत्वाऽन्यतः शास्त्रं संस्कारं प्राप्य वाशुभम् । अन्यस्य जनयेत्कीर्ति स गुरोर्प्रश्चाहा भवेत् ॥ विस्मारयेञ्च वा मोहायोऽपि शास्त्रार्थश्चत्तमम् । स याति नरकं घोरमक्षयं भीमदर्शनम् ॥ यस्तु बुद्धा नरः शास्त्रं किश्चित् कुर्याञ्छभाशुभम् । भयेञ्छतगुणं तद्वे "ज्ञानं नित्यं रतस्य च ॥ एवं विधानतो वाच्यं वाचकेन विपश्चिता । तपस्समात्मकं सर्वं स्वर्णीदिफ्छसाधनम् ॥ शनैर्वियोध्य वे वाञ्यमध्यात्मादि च यद्वयेत् ।

<sup>1</sup> A. S. B., प्रशास्त्रेषु अनिद्श्यः; Udaipur Ms. bas प्रशास्त्रे-सर्वपारा

<sup>2</sup> A. S. B.

<sup>3</sup> A. S. B. and देमा. p. 533, रिग्ननेम्मी रतस्य च

कुद्धोक्तियुद्धसंक्षोभं धारावर्तेन वाचयेत्॥ 'धारावर्तेन' वेगेन ।

सरागं ललितेर्वाक्येर्वाच्येद्वृद्धसङ्गमे । नानावृत्तान्तरूपेण लालित्येन च वाच्येत्॥

सर्गाध्यायसमाप्ती च कथापर्यन्त एव वा । मशस्त्रशन्दसङ्गेश्च कुर्यादिति विरामणम् ॥

समाप्ते वाचनेऽभीष्टं ब्रूयादेवं विचक्षणः। 'अवधार्ये जगच्छान्तिमन्ते ज्ञान्त्युदकं सुजेत्॥

सुश्रुतं सुश्रुतं ब्र्यादस्तु वाऽऽख्यातमित्यदः। लोकः भवर्ततां धर्मे राजा चाऽस्तु सदा जयी॥

धर्मवान् धर्मसम्पन्नो गुरुश्चाऽस्तु निरामयः'। इति मोच्य यथायातं गन्तव्यं च विभाषितैः'॥

शिष्यैः परस्परं शास्त्रं चिन्तनीयं विचक्षणैः । कथावस्तुप्रसङ्केन नानाच्याख्यानभावनैः ॥

युक्तिभिश्च<sup>2</sup> समरेह्याख्यां चिह्नैश्चाऽपि स्वयं कृतेः । एवं दिने दिने व्याख्यां श्रृष्टायान्नियतो नरः ॥

> समग्रवास्त्रश्रवणेन पुंसः •श्रद्धाप्रधानं भवतीह चेतः।

रागं च शास्त्रात्मकमभ्युपैति दोषाश्च नाशं निखिलाश्च यान्ति ॥

1 A. S. B., विभाषितै:; Udaipur Ms. reads विभावतै:

2 A. S. B., युक्तिभद्दा; Udaipur Ms. has, मृतिभिद्द

कथां न काश्चिच्छ्यपात्र' शास्त्रं अश्रद्धया बोज्झितधर्मसङ्गः। ततः समाप्तावथ शास्त्रसङ्गे कथोदये चाऽपि विनीतबुद्धिः॥ शक्त्याऽचियद्वाचकमग्रथमेव गुरु च भक्त्या पितृवज्ञिकामम्²।

एप विद्याप्रदानस्य प्रधानो विधिरूच्यते । अनेनैव विधानेन ब्राह्मणे जीलजालिने ॥ प्रवोधयति धीयुक्ते युक्तिज्ञे वेदवादिनि । विन्यसेत्तु शुभं शास्त्रं महापुण्यजिगीपया॥ धनैर्वा <sup>3</sup>विपुलैर्दक्षेर्गुरं कृत्वा सुतर्पितम् । अध्यापयेच्छुभान् शिष्यानभिजातान् सुमेधसः॥ एवं विद्याप्रदानं तु सर्वदानोत्तमं मतम्। सर्वदा सर्ववर्णानां नरकप्लवसुत्तमम् ॥ . अनेन विधिना दस्वा विद्यां प्रण्यपरो नरः। ं यत्फलं स्वइवमेधानां शतस्य सुकृतस्य च ॥ राजसूयसहस्रस्य सम्यगिष्टस्य यत्फलम् । तत्फलं लभते मर्त्यो विद्यादानेन भाग्यवान्॥ सर्वेसस्यससम्पूर्णां सर्वरत्नोपशोभिताम् । ब्राह्मणेभ्यो महीं दत्वा यहणे चन्द्रसूर्ययोः॥

<sup>1</sup> हेमा. p.534, यथाकथिवत् श्यायात्

<sup>2</sup> A. S. B. पितृविविद्यानं; Udaipur Ms. reads पितृरात्रिकामम्

<sup>3</sup> Udaipur Ms. reads विभने:

यत्पत्वं सभते महर्यो विद्यादानेन तत्पुतन् । यावदक्षरसंस्थानं विद्यते शास्त्रसंश्रये ॥ तावद्वर्षसहस्राणि स्वर्गे विद्यापदो भवेत्। 🚜 यावत्यः पङ्क्षयस्तत्र पुस्तकेऽक्षरसंश्रिताः॥ तावतो नरकात् क्रल्यानुदृधृत्य नयते दिवम् । यावच्च पत्रसंख्यानं विद्यते पुस्तके शुभे ॥ तावसुगसहस्राणि 'स्वर्गलोके स मोदते। यावच्च पातकं तेन कृतं जन्मशतैरपि॥ तत्सर्वं नइयते तस्य विद्यादानेन देहिनः । स पाति<sup>3</sup> मनुजो लोके स धन्यः स च कीर्तिमान् ॥ यो विद्यादानसम्पर्कप्रसक्तः पुरुपोत्तमः। यथाविभवतो दद्याद्वियां शास्त्रविवर्जितः॥ याति पुण्यमयान् होकानक्षयान् भोगभूपितान्। येऽपि यत्र मपीपात्रे छेलनीसम्पुटादिकम्॥ दशुः द्यास्त्राभियुक्ताय तेऽपि विद्याप्रदायिनाम् । यान्ति छोकान् शुमान् मर्त्याः पुण्यभाजो महाधियः॥ इति विद्याप्रदानस्य माहात्म्यं परिकीर्तितम् । श्रुत्वैतत्पातकेर्सुच्येन्नियतं जन्मजन्मजैः"॥

<sup>1</sup> A. S. B. and I. O., सङ्खी मोदने दिनि

<sup>2</sup> I.O., देहिनाम्

<sup>3</sup> A. S. B., # जातो

<sup>4</sup> L.O. and A. S. B.

<sup>5</sup> A. S. B. and I. O. प्राजन्मजे:

्रा भेरतः मत्स्यपुराषे

मत्स्यपुराणे'

पुराणं सर्वेद्यास्त्राणां ब्रह्मणा प्रथमं स्मृतम् । अनन्तृरं च वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिर्गताः॥ - पुराणमेकमेवाऽऽसीत्तरिमन् कल्पान्तरेऽनय।

पुराणमकमवाऽऽसात्तासमन् कल्पान्तरऽनध् त्रिवर्गसाधनं पुण्यं दातकोटिसुविस्तरम्॥

### तथा

तद्योंऽत्र चतुर्जक्षं संक्षेपेण प्रकीर्तितः । पुराणानि दशाष्टी च साम्प्रतं तदिहोच्यते ॥ नामतस्तानि वक्ष्यामि शृणुध्वमृषिसत्तमाः । व्रह्मणाऽभिहितं पूर्वं यावन्मात्रं मरीचये ॥ व्राह्मं दशसहस्रं तु पुराणं परिकीर्त्यते । लिखित्या तच्च यो दयाज्जलघेनुसमन्वितम् ॥ वैशाखपौर्णमस्यां स व्रह्मलोके महीयते । एतदेव महापद्ममसृद्धैरण्मयं जगत्॥ तत्कथान्ताश्रयं तद्वत् पाद्ममित्युच्यते वुषैः । पाद्मं तत्पञ्चपञ्चाशत् साहस्राणीह पव्यते ॥ तत्पुराणं च यो दयात्स्वर्णकमलान्वितम् । ज्येष्ठे मासि तिलेर्जुक्तं सोऽद्वमेधफलं लभेत् ॥ वराहकल्पष्टतान्तमधिकृत्य पराश्चरः।

<sup>1</sup> हेमा. p. 511

<sup>2</sup> Ibid, p. 511

<sup>3</sup> Ibid, p. 515-6

यान् प्राह्' धर्मानखिलान् "तदुक्तं वैष्णवं विद्रः॥ तदापाढे तु यो दचात् घृतघेनुसमन्यितम् । पौर्णमास्यां विषुतात्मा स पदं याति वारूणम् ॥ त्रयोविंशतिसाहस्रं तत्पुराणं विदुर्वुधाः। इवेतकल्पमसङ्गेन धर्मान् वायुरिहाऽब्रवीत्॥ यञ्जेतद्वायवीयं स्थाद्वद्रमाहात्म्यसंचुतम्। चतुर्विशतिसाहस्रं पुराणं तदिहोच्यते ॥ आवण्यां आवणे मासि गुडधेनुसमन्वितम् । यो दचाद्विधिसंयुक्तं ब्राह्मणाय कुदुम्बिने ॥ दिावलोके स पुतातमा कल्पमेकं वसेन्नरः। यन्नाऽधिकृत्य गायन्नी वर्ण्यते धर्मविस्तरः॥ वृत्रासुरवधोपेतं तद्भागवतसुच्यते<sup>ड</sup>। लिखित्वा तच यो दचाद्हेमसिंहसमन्वितम् ॥. पौर्णमास्यां श्रीष्ठपद्यां स याति परमं पदम्। अष्टादशसहस्राणि पुराणं तत्प्रकीर्तित्म् ॥ यत्राऽऽह नारदो धर्मान् वृहत्कल्पाश्रयांस्त्विह । पश्चविंदातिसाहस्रं नारदीयं तदुच्यते ॥ तिद्वे पञ्चद्र्यां तु यो दशाहेनुसंयुतम् ।

हेमा. p. 576, यत्राह
 I. O., वैष्णवं परमं विदः

<sup>3</sup> днг. р. 516

<sup>4</sup> Ibid, p. 517

<sup>5</sup> Ibid, हेमसंयुतम्

परमां<sup>1</sup> सिद्धिमाप्नोति पुनराष्ट्रत्तिदुर्छभाम् ॥ 'इपे' आदिवने ।

यत्राऽधिकृत्य दाकुनीन् धर्माधर्मविचारणम् । पुराणं नवसाहस्रं मार्कण्डेयमिहोच्यते ॥ परिलेख्य तु यो दद्यात्सीवर्णकरिसंयुतम्। कार्तिक्यां पौण्डरीकस्य यज्ञस्य फलभागभवेत्॥ यत्तदीशानकल्पस्य वृत्तान्तमधिकृत्य च। वसिष्ठायाऽग्निना मोक्तमाग्नेयं तत् प्रचक्षते ॥ लेखितवा तु यो दद्याद्वेमपद्मसमन्वितम् । मार्गशीर्पे विधानेन तिलधेनुयुतं तथा ॥ तच पोडशसाहस्रं सर्वेकतुफलपदम्। यत्राऽधिकृत्य माहात्म्यमादित्यस्य चतुर्मुखः॥ अघोरकल्पवृत्तान्तप्रसङ्गेन जगत्स्थितः<sup>2</sup>। मनवे कथयामास भूतग्रामस्य रुक्षणम् ॥ चतुर्दशसहस्राणि तथा पश्चशतानि च। भविष्यचरितप्रायं भविष्यं तदिहोच्यते ॥ तत्पौपे मासि यो दचात्पौर्णमास्यां विशेषतः । गुडकुम्भसमायुक्तमग्निष्टोमफलं लभेत्॥ रथन्तरस्य कल्पस्य वृत्तान्तमधिकृत्य च । सावर्णिनीरदायाऽऽह कृष्णमाहातम्यमुत्तमम्॥

<sup>1</sup> *Ibid*, p. 517, उत्तमी for परमी

<sup>2</sup> हेमा. p. 517, जगत्पितः for जगत्स्थितः

<sup>3</sup> Udaipur Ms., आदिलयरितं बहु

यत्र ब्रह्मवराहस्य चिरतं वर्ण्यते बहु'। तदप्टादशसाहस्रं ब्रह्मवैवर्त्तमुच्यते ॥ पुराणं ब्रह्मवैवर्त्तं यो दचानमाघमासि च। पौर्णमास्यां समवनं ब्रह्महोके महीयते ॥

### 'भवनं' गृहम् ।

यन्नाऽग्निलिङ्गमध्यस्थः माह<sup>2</sup>देवो महेदवरः। धर्मार्थकाममोक्षार्थमाग्नेयमधिकत्य च॥ कल्पितं लैङ्गमित्युक्तं पुराणं ब्रह्मणा स्वयम्। तदेकादशसाहस्रं फाल्गुन्यां यः प्रयच्छति ॥ तिलक्रमभसमायुक्तं<sup>3</sup> स याति शिवसात्मताम्। महावराहस्य पुनर्माहात्म्यमधिकृत्य च ॥ विष्णुनाऽभिहितं क्षोण्यै तद्वाराहमिहोच्यते । मानसस्य⁴ प्रसङ्गेन कल्पस्य सुनिसत्तमाः॥ चतुर्विदात्सहस्राणि तत्पुराणमिहोच्यते। काञ्चनं गरुडं कृत्वा तिल्धेनुसमन्वितम्॥ पौर्णमास्यां च यो दचादुब्राह्मणाय कुटुम्बिने। वाराहस्य प्रदानेन पदमाप्रोति वैष्णवम् ॥ यत्र माहेइवरं धर्ममधिकृत्य च पण्मुखः। कल्पे तत्पुरुषे वृत्ते चरितैरुपशोभितम् ॥

<sup>1</sup> I.O.

<sup>2</sup> हेमा. p. 518, देवी for देव:

<sup>3</sup> I.O., तिल्धेनुसमायुक्तम्

<sup>4</sup> हेमा. p. 518, मानवस्य for मानसस्य

'तत्परुषे' प्रस्वकल्पे ।

स्कान्दं नाम प्रराणं तदेकाद्यीतिर्द्रिगद्यते । सहस्राणि जानं चैकमिति यदोन पठचते ॥ परिलेख्य च' यो द्यादेमग्रलसमन्वितम् । शैर्व पदमवाप्रोति मीने चोपगते रवी<sup>1</sup> ॥ त्रिविक्रमस्य माहात्म्यमधिकृत्य च पण्झुखः । त्रिवर्गमभ्यधात्तत्र वामनं परिकीर्त्तयते ॥ प्रराणं दशसाहस्रं ख्यातं कल्पानगं शिवम् । यः शरद्विपुवे दद्याद्वैष्णवं यात्यसौ पदम् ॥ यत्र धर्मार्थकामानां मोक्षस्य च रसातले। माहात्म्यं कथयामास कुर्मरूपी जनार्दनः॥ इन्द्रवास्त्रप्रसङ्घेन ऋषीणां शकसन्निधौ। सप्तदश सहस्राणि लक्ष्मीकल्पानपङ्गिकम् ॥ यो दचादयने कौर्म हेमकूटसमन्वितम् । गोसहसूप्रदानस्य स फलं प्राप्तयात्ररः॥ श्रुतीनां यत्र कल्पादौ प्रवृत्त्यर्थं जनार्दनः । मत्स्यरूपी च मनवे नरसिंहोपवर्णनम् ॥ अधिकृत्याञ्ज्रवीत् सप्तकल्पवृत्तसुनिव्रतम् । तन्माहात्म्यमिति जानीध्वं सहस्राणि त्रयोदश्॥ विपुवे हेममत्स्येन धेन्वा चैव समन्वितम्।

<sup>1</sup> हेमा. p. 518, महरोपगमे खेः 2 Ibid, चतुर्मखः for पण्मखः

<sup>े 3</sup> A. S. B. and I. O., हेनकूर्म

यो दयाचेन पृथिवी दत्ता भवति चाऽमुना ॥
यदा च गारुडे कल्पे चिद्रवाण्डे गरुडोऽभवत्।
अधिकृत्याऽव्रवीत् कृष्णो गारुडं तदिहोच्यते ॥
तद्यादद्यः चैकं च सहस्गणीह पठ्यते ।
सौवर्णहंससंयुक्तं यो ददाति पुमानिह ॥
संसिद्धिं ठभते मुख्यां शिवलोके च संस्थितिम् ।
व्रह्मा व्रह्माण्डाहम्माहात्म्यमाधिकृत्याऽव्रवीत् पुनः ॥
तव द्वादद्यसाह्म्ं ब्रह्माण्डं द्विद्यताधिकम् ।
भविष्याणां च कल्पानां श्रूपते यत्र विस्तरः ॥
तव्ब्रह्माण्डपुराणं नु ब्रह्मणा समुदाहृतम् ।
यो हि दचाद्व्यतीपाते पत्रोणयुगसंयुतम् ॥
राजसूयसहस्रय फल्मामोति मानवः ॥

इति विद्यादानम्॥

<sup>1</sup> I.O., मोर्श for मुख्यां रे

# अथ कल्पदानम्

## तत्र मत्स्यपुराणे

कल्पानकीर्तनं वक्ष्ये सर्वपापप्रणादानम्। यस्याञ्चकीर्त्तनादेव वेदपुण्येन युज्यते ॥ प्रथमः इवेतकल्पस्त द्वितीयो नीख्छोहितः। वामदेवस्तृतीयस्तु ततो राथन्तरोऽपरः॥ रौरवः पश्चमः प्रोक्तः पष्टः प्राण इति स्मृतः । सप्तमोऽथ बृहत्कल्पः कन्दर्पोऽष्टम उच्यते ॥ सद्योऽथ नवमः प्रोक्त ईशानो दशमः स्पृतः। द्यान एकाददाः प्रोक्तस्तथा सारस्वतोऽपरः ॥ त्रयोदश उदानस्तु गारुडोऽथ चतुर्दशः। कौर्भः पश्चदशो जेयः पौर्णमासी व्यजापतेः॥ पोडक्रो नारसिंहस्तु समानस्तु ततोऽपरः। आग्नेयोऽष्टाददाः प्रोक्तः सोमकलपस्तथाऽपरः ॥ मानवो विंशतिः प्रोक्तस्तत्त्रमानिति चाऽपरः। वैकुण्ठश्चाऽपरस्तद्वछ्रध्मीकल्पस्तथाऽपरः ॥ चतुर्विशस्तथा प्रोक्तः सावित्रीकल्पसंज्ञकः।

<sup>1</sup> द्वेमा. pp. 783 ff. н. д., ch. 290

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> 2 हेमा. p. 783, प्रजायते; So, म. प्र., p. 575

पत्रविद्यतिमो घोरो वाराहस्तु तथाऽपरः ॥
सप्तविद्योऽथ वैराजो गौरीकरपस्तथाऽपरः ।
माहेदवरस्ततः मोक्तः त्रिपुरं यत्र घातितम् ॥
पितृकरपस्तथाऽन्ते तु या कुहूर्ज्ञक्षणः स्मृता ।
इत्येप त्रक्षणो मासः सर्वपापमणादानः ॥
आवावेव हि माहात्म्यं यत्मिन् यस्य विधीयते ।
तस्य कल्पस्य तन्नाम विहितं त्रह्मणा पुरा ॥
[तथा]

यस्तु दद्यादिमान् कृत्वा हैमान् पर्वणि पर्वणि। ब्रह्मविष्णुपुरे कल्पं मुनिभिः पूज्यते दिवि॥ सर्वपापक्षयकां कल्पदानं यतो भवेत्। मुनिरूपांसताः कृत्वा दद्यात्कल्पान् विचक्षणः॥ 'मुनिरूपान्' मुन्याकारान् जाटदिधरान्।

इति कल्पदानम् ॥

# १४ अथ तिथिदानम्

तत्र विष्णुः

मार्गदाणिं शुक्कपश्चद्यां सुगितारोयुक्तायां चूणितछवणस्य सुवर्णनाभमस्यमेकं चन्द्रोदये ब्राह्मणाय प्रतिपादयेत् । अनेन कर्मणा रूपसौभाग्यवानभिजायते । पौपी
चत्पुष्ययुक्ता स्यात्तस्यां गौरसप्पकल्केनोच्छादितदारीरो ग्वयपृतपूर्णकुम्भेनाऽभिषिक्तः सर्वोपिधिभः सर्वगन्धैः
सर्वयीजिश्च स्नातां छतेनैन भगवन्तं वासुदेवं स्नापित्वा
पुष्पपृपगन्यदीपनैवेद्यादिभिश्चाऽभ्यच्ये वैदणवैः द्याक्षेवा
वार्ह्रस्पत्येश्च मन्द्रैः पावके हुत्वा सुवर्णन छतेन ब्राह्मणं
स्वस्ति वाचयेत् । वासोयुगं तत्र कत्रें दयात् । अनेन कर्मणा पुष्पति । मार्घा, मघायुना चेत्स्यात् तस्यां तिरुः
आदं कृत्वा पूतो भवति । भोजनार्थं आद्धे तिलान् दत्वा
सर्वजनिषयो भवति । कालगुनी, फरगुनीभिर्मुक्ता चेत्
तस्यां ब्राह्मणायं सुसंस्कृतं स्वास्तीर्णश्चमं निवेद्य भार्या
मनोज्ञां पक्षवतीं व्रविणवतीं चाऽऽप्रोति । नार्यपि भर्तारम् ।

'भर्त्तारं' ताहग्गुणयुक्तम् । 'पक्षवती' वहुतरज्ञाति-वन्युः।

<sup>1</sup> हेना. pp. 600-801 iL; वि. स्ट., ch. 90.

<sup>2</sup> वि. स्ट. प्रदापवेतः

<sup>3</sup> Ibid, क्ल्प्रेशविवसरोट

<sup>4</sup> Missing in ft. 47., p. 185.

चैत्री, चित्रायुता चेत् तस्यां चित्रवस्त्रप्रदानेन सौभा-ग्यमाप्रोति ।

'चित्रं' मनोज्ञं नानावर्णम् ।

वैशाख्यां पौर्णमास्यां ब्राह्मणसप्तकं क्षौद्रयुक्तिस्तिः सन्तर्ण्यं धर्मराजं मीर्णयित्वा पापेभ्यः पृतो भवति । ज्यैष्ठी ज्येष्ठायुता चेत् तस्यां 'छ्ञ्चोपानहप्रदानेन विषाधिपत्यमा-क्षेत्रमामामिति । आवण्यां अवण्युक्तायां अञ्चपानदानेन तदेवाऽ-क्ष्मयमामिति । आवण्यां अवण्युक्तायां जल्धेनुं अञ्चवासो-युगान्वितां दत्वा स्वर्गलोकमामिति । प्रौष्ठपयां तसुक्तायां गोप्रदानेन सर्वपापविनिर्मुक्तो भवति । आञ्चयुज्यामिद्दव-नीराते चन्द्रमसि पृतपूर्णभाजनं सुवर्णयुतं विमाय दत्वा दीप्ताग्निभवति । कार्तिकी चेत् कृत्तिकायुता स्याक्तस्यां सितसुक्षाणमन्यवर्णं वा श्राद्याङ्कोदये सर्वसस्यरज्ञगन्यो-पेतं दीपमध्ये ब्राह्मणाय दत्वा कान्तारभयं न पश्यति ।

वैशाखे<sup>3</sup> मासि [शुक्क] तृतीयायासुयोपितोऽक्षतैर्वासुरे-वमभ्यर्च्य तान्येव च हुत्वा सर्वपापेभ्यः पूतो भवति । <sup>4</sup>यबाऽस्मिन् अहनि प्रयच्छति तत् अक्षय्यमामोति ।

पौद्यों समतीतायो कृष्णपक्षद्वादश्यों सापवासः

<sup>1</sup> I.O., पानीयदानेन

<sup>2</sup> हुमा. p. 801, नगराधिपत्यं for गणाधिपत्यं

<sup>3</sup> днг. р. 789

<sup>4</sup> I. O., उपायां उपोषितोऽयास्मिनः

<sup>5</sup> днг. р. 794

तिलैः स्नातिस्तिलोदकं दत्या तिलैर्घासुदेवमभ्यर्च्य, तानेव हुत्वा सुक्त्वा च सर्वपापेभ्यः पूतो भवति। माघ्यां समतीतायां कृष्णद्वादशीं सश्रवणां प्राप्य वासुदेवाग्रतो महाविद्येन 'दीपद्वयं दयात्। दक्षिणपार्श्वे महारजतरक्तेन समग्रेण वाससा तेलतुलामप्राधिकां दत्वा, वामपार्श्वे पृततुलां अप्राधिकां समग्रेण इवेतेन वाससा दयात्। एतत् कृत्वा यस्मिन् राष्ट्रेऽभिजायते, यस्मिन् देशे, यस्मिन् कुले, तश्रोज्वलो भवति।

'महारजतरक्तेन' कुसुम्भरसेन। 'तुला' पलशतम्।

वैशाख्यां पौर्णमास्यां तु ब्राह्मणान् सप्त पश्च वा<sup>ट</sup>। क्षोद्रयुक्तैस्तिलैः कृष्णैर्वाचयेचदि वेतरैः॥ प्रीयतां धर्मराजेति यद्वा मनसि वर्तते। यावज्ञीवकृतं पापं तत्क्षणादेव नक्ष्यति॥

#### यमः3

वैशाख्यामेव विधिवद् भोजयेद्वाक्षणान्दश । त्रिरात्रमुपितः संनात्वा कृसरं प्रयतः शुन्धिः ॥ गौरान्वा यदि वा कृष्णान् तिलान् क्षीद्रेण संयुतान् । दत्वा दशसुं विषेषु तानेय स्वस्ति वाचयेत् ॥

<sup>1</sup> देमा. p. 795, दीपदान

<sup>2</sup> The following two verses are cited by हेमा. p. 797 as from विश्वपमीतर

<sup>3</sup> हमा. р. 797

<sup>4</sup> A. S. B., Fet; Udaipur Ms. has Fut

भीयतां धर्मराजेति पितृत्व देवांश्च तर्पयेत् । यावज्ञीवकृतं पापं तत्क्षणादेव मुश्चति ॥ अयुतायुतं च तिष्टेत् स्वर्गकोके न संश्वयः' । ३. मानवत्वं<sup>2</sup> न पश्येत्त न च पापेन लिप्यते ॥

#### जावाल:<sup>3</sup>

· श्रतान्नमुदकुर्स्भे पं वैद्याख्यां तु विद्येपतः । निर्दिश्य धर्मराजाय गोदानफलमाप्तुयात् ॥ सुवर्णतिलयुक्तैश्च त्राह्मणान् सप्त पञ्च च । नर्पयेददपात्रैश्च त्रह्महत्यां व्यपोहति ॥

#### महाभारते⁴

वैज्ञाख्यां पौर्णमास्यां तु तिलान्दत्या द्विजातिषु । तिला भक्षयितच्यास्तु सदा त्वालम्भनं च तैः ॥ कार्यं सततमिन्छद्भिः श्रेयः सर्वात्मना गृहे॥

#### यमः

कार्तिकस्य तमिश्चे तु मधासु नवमीतिथौ । अहोराजोपितः स्नात्वा धर्मराजाय भोजपेत् ॥ विधिवद्वाद्यणान् सर्वान् खर्गलोके महीपते । तिलान् कृष्णाजिने कृत्वा सुवर्णं मधुसर्पिपी॥

हेमा. p. 798, महीयते

<sup>2</sup> Ibid., मामेव तु

<sup>3</sup> हेमा. р. 798

<sup>4</sup> Ibid.

दत्वा तु ब्राह्मणायाऽऽशु सर्वं तरित दुष्कृतम् । धेतुं दत्वोभयमुखीं भ्दानफलमाष्तुयात् ॥ माघान्धकारद्वादद्यां तिलैईत्वा' हुतादानम् । तिलान्दत्वा च विप्रेभ्यः सर्वपापः महच्यते<sup>2</sup> आदित्यवारे विद्याय सहिरण्यं सदैव तु<sup>3</sup>। यः प्रयच्छत्यपूरं च तस्य तुष्पृति वै यमः ॥

#### स्कन्दपुराणे⁴

तिल्पात्राणि यो दचाद्विप्रेभ्यः शुद्धमानसः । अमावास्यां समासाच कृष्णानां सुसमाहितः ॥ स्वान् पितृन्तर्पयित्वा तु अक्षयं नरपुङ्गवः । पितृलोकं समासाच चिरं ससुखमेषते ॥

'क्रष्णानां' तिलानाामति होपः।

इति तिथिदानम्॥

<sup>1</sup> I. O. and A. S. B., हुत्वा; Udaipur Ms. has दत्वा

<sup>2</sup> Cited by हेना. p. 795

<sup>3</sup> देमा. p. 808

<sup>4</sup> Ibid, p. 802

#### अथ मासदानम्

# तत्र विष्णुः।

आदिवनं सकलं मासं ब्राह्मणेभ्यः प्रत्यहं धृतं प्रदाया-ऽदिवनी प्रीणियत्वा रूपभाग्भवति । तस्मिन्नेव मासि । प्रत्यहं गोरसैर्व्याद्मणान् भोजियत्वा आरोग्यभाग्भवति । तथा माघे मासि प्रत्यहम्प्रिं तिलैर्ड्डेत्वा धृतकुल्मापं ब्राह्मणान् भोजियत्वा दीक्षाविर्भवति ।

#### यमः²

कृशरं भोजयेचाऽत्र स्वशक्तया शिशिरे द्विजान्। दिप्ताग्नित्वमवामोति स्वर्गलोकं स गच्छति॥

#### तथा

घृतमाइवयुजे मासि नित्यं दवाहिजातये। प्रीणियत्वाऽदिवनी देवी रूपभागभिजायते³॥ तिलप्रदः प्रजामिष्टां पुरुषः खल्छ विन्दति। माघे मासि विशेषेण तमिसे तु विशेषतः⁴॥

## आदित्यपुराणे<sup>5</sup>

ज्येष्ठे मासि तिलान्दत्वा पौर्णमास्यां विशेषतः।

- 1 Ibid, p. 818
- 2 Ibid, p. 820
- 3 Ibid. p. 818
- 4 हेमा. p. 818 Attributes this verse to प्रवेताः
  - 5 हेमा. р. 818

अञ्चमेषस्य यत्पुण्यं तत्त्रामोति न संशयः॥ देवीपुराणे¹

घेनुं तिलमयीं माघ्यां दवाबश्चोत्तरायणे। सर्वान् कामानवाप्नोति ज्येष्ठे जलमयीं तथा॥, पौपे चृतमयीं दवाच्छ्रेष्ठाहे विधिना छने। ईहितान् लभते कामान् स्थानेषु विविधेषु च॥

#### சுπ³

मार्गे रसोत्तमं दद्यादृष्टृतं पौपे महाफलम् । तिलान्माघे सनिश्रेष्ट सप्त धान्यानि फाल्युने ॥

### 'रसोत्तमं' ऌवणम⁴।

.
विचित्राणि च वस्त्राणि चैने दद्याह्मिजोत्तमः।
वैद्याखे द्विज गोध्मान् ज्येष्ठे तोयभृतं घटम्॥
आपाढे चन्दनं देयं सकर्ष्र्रं महाफलम्।
नवनीतं नभोमासि छत्रं प्रौष्ठपदे मतम्॥
गुडदाकरवर्णाक्षान् लड्डुकानादिवने मुने।
दीपदानं महापुण्यं कार्तिके यः प्रयच्छति॥
सर्वान् कामानवामोति कमेणैवमुदाह्नतम्।
बतान्ते गां शुभां दद्यात् सवत्सां कांस्पदोहनाम्॥

<sup>1</sup> Ibid.

<sup>2</sup> हेमा. p. 818, विलमयी for जलमयी

<sup>3</sup> देना. p. 817

<sup>4</sup> Reproduced by ₹47. p. 817

सपुगां सस्तं वत्सं वापयेद्विधिना सुने । देवीं विरिश्चिनं सूर्यं विष्णुं वाडथ यथाविधि ॥ स्वभावशुद्धो विधिवत् पूजियत्वा द्विजोत्तमम् । दातव्या वीतरागे तु कामकोधविवर्जिते ॥ अयावके सदाचारे विनीते नियमान्विते । गोदानास्नमते कामान् गोलोके सुमनोहरान् ॥ स्रतान्ते मासदानाख्यसमारी नियमे तथा ॥ आपाढे तोयधेनुं च पृतं भादपदे तथा ॥ माषे च तिल्पेयुः स्थायो दत्वा स्थाते हितस्॥

#### महाभारते '

माघे मासि तिलान् यस्तु ब्राह्मणेभ्यः प्रयच्छति । सर्वसत्वसमाकीर्णं नरकं स न पद्यति ॥

#### यमः

सर्वपातकसङ्घातः कामतो वाऽन्यकामतः । शुद्धिं तस्य प्रवक्ष्यामि स्वर्गसाधनमेव च ॥ शुद्धैः कृष्णैर्पयालन्धेर्द्धात्रिश्चरङ्गलोवृधृतः । राश्चित्तिलैः समे देशे कर्तन्यः पुरुपायतः ॥ प्रतिमास्ताङ्गलोत्सेपसौवर्णविभवे सति ?।

- \* The India Office Ms. repeats verses from विचायन-प्रकरण begining from आयुर्वेद्रप्रभावेण कि न दर्श महेन्युचिः (Fol. 72) to the verse मतेन माबदानाच सुरामाप्रीति साववय् (Fol. 78) in माबदानप्रकरण
- 1 हेमा, p. 819

क्षौद्रेण पयसा दशा घृतेनाऽऽतूरयेद्धदात् ॥
यथाविभवविस्तारं ब्राह्मणे श्रोत्रियेऽर्थिनि ।
दयान्माधे च वैद्याले विपुवे चोत्तरायणे ॥
यावज्ञीवकृतं पापं तत्क्षणादेव नश्यति ॥

#### वामनपुराणे'

माघे मासि तिलाः शस्ताः तिल्धेनुश्च दानव ।
इध्मेन्धनादयश्चाऽन्ये माधवप्रीणना्य तु ॥
फाल्गुने ब्रीह्यो गावो वस्त्रं कृष्णाजिनान्वितम् ।
गोविन्दप्रीणनार्थाय दातव्यं पुरुप्पेभैः ॥
चैत्रे विचित्रवस्त्राणि शयनान्यासनानि च ।
विष्णोः प्रीत्यर्थमेतानि देयानि ब्राह्मणेष्वथ ॥
गन्धाश्च माल्यानि तथा वैशाखे सुरभीणि च ।
देयानि द्विजसुख्येभ्यो मधुस्दनतुष्ट्ये ॥
उदकुम्भं च धेनुं च ताल्वृन्तं सचन्दनम् ।
विविक्रमस्य प्रीत्यर्थं दातव्यं साधुभिस्तथा॥

'तालवृन्तं' तालव्यजनम् ।

उपानगुगरुं छत्रं खबणामलकानि च । आपाढे वामनग्रीत्ये दातव्यानि <sup>5</sup>स्वदाक्तितः ॥

<sup>1</sup> देमा. p. 816

<sup>3</sup> I. O., इष्टैब दापनं चाइन्यैर्माधवः त्रीयतामिति

<sup>3</sup> हेमा. p. 816, भरतर्पभ

<sup>4</sup> A. S. B., उदर्शमान्युधेनं च

<sup>5</sup> हेना. p. 816, भाषातः

घृतं च क्षीरकुम्भाश्च घृतघेतुः फलानि च । श्रावणे श्रीधरप्रीत्यै दातव्यानि विपश्चितै: ॥ मासि भाद्रपदे दद्यात् पायसं मधुसार्पिवी । हृपीकेदापीणनार्थं लवणं सगुडोदनम् ॥ तिलांस्तुरङ्गवृपभं दिध ताम्रायसादिकम । प्रीत्यर्थं पद्मनाभस्य देयमाद्वयुजे नरैः ॥ रजतं कनकं दीपान् मणिमुक्तादिकं तथा। दामोदरस्य प्रीत्यर्थं प्रदचात्कार्तिके नरः ॥ खरोष्ट्राइवतरान् नागान् दाकटोक्षमजाविकम्'। दातव्यं केशवपीत्ये मासि मार्गशिरे नरैः॥ प्रासादनगरादीनि गृहप्रावरणानि च । नारायणस्य तुष्ट्यर्थं पौषे देयानि पत्नतः॥ दासीदासमलङ्कारमन्नं पड्ससंयुतम्। पुरुषोत्तमपीत्पर्थं प्रदेयं सार्वकालिकम् ॥ यद्यदिष्टतमं <sup>2</sup>लोके यज्ञाऽप्यस्ति गृहे भूचि । तत्तद्धि देयं प्रीत्यर्थं देवदेवस्य चिकणः ॥

इति मासदानानि ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 817, स्करार्व for शक्टोई

<sup>2</sup> A. S. B. and I. O., विविधवाऽप्यस्ति श्वमे गृहे

# ું. કફ

# अथ नक्षत्रदानानि

## तत्र विष्णुः¹

प्रतिमासं रेवतीयुते चन्द्रमसि मधुघृतयुतं परमान्नं ब्राह्मणान् भोजयित्वा रेवतीं प्रीणयित्वा रूपभाग्भवति ।

'परमान्नं' पायसम् ।

### यमः2

मासि मासि च रेवत्यां ब्राह्मणान् घृतपायसम् । सदक्षिणं भोजियत्वा रूपभागभिजायते॥

#### महाभारते<sup>3</sup>

कृत्तिकासु महाभाग पायसेन ससर्पिपा । सन्तर्प्य ब्राह्मणान् साधून् ⁴लोकानामोत्यनुत्तमान् ॥ रोहिण्यां प्रधितैर्माोर्गेर्मासे यत्नेन सर्पिपा<sup>6</sup> । पयोन्नपानं⁴ दातव्यमानृण्यार्थं द्विजातमे ॥

'प्रथितैः' प्रसिद्धैः । 'मार्गैः' मृगृष्ठांसैः ।

<sup>1</sup> देना. p. 813

<sup>2</sup> Ibid.

З інг. р. 809

<sup>4</sup> I. O., મોવાન્

<sup>5</sup> हेमा. p. 809 reads: ऐहिल्मां पाण्डपधेष्ठ मापै रत्नेन सर्पिया ।

G Ibid., पयोनुराने

दोग्धीं दत्वा सवत्सां तु नक्षत्रे सोमदैवते।
स गच्छेन्मानुपाल्लोकात् स्वर्गलोकमनुत्तमम्'॥
आद्रीयां कृत्रारं दत्वा तिलमिश्रमुपोपितः²।
नरस्तरति दुर्गाणि श्वरधारांश्च पर्वतात्॥
अपूपान पुनर्वसी दत्वा तथैवाञ्चानि ज्ञोभने³।
यशस्वी रूपसम्पन्नो बहन्ने जायते कुले॥
पुष्पे तु कनकं दत्वा कृतं वाञ्कृतमेव वा।
अनालोकेषु लोकेषु सोमवत् स विराजते॥

'कृतं' घटितम् । 'अकृतं' अघटितम्<sup>4</sup> ।

आस्त्रेपासु तथा रूप्यं वृषभं वा प्रयच्छति । स सर्वभयनिर्द्धकः शास्त्रवानिभजायते ॥ मवासु तिल्रपूर्णानि वर्द्धमानानि मानवः । प्रदाय पशुमांश्चेव पुत्रवांश्च प्रजायते ॥ फाल्युनीपूर्वसमये ब्राह्मणानासुपोपितः । भक्ष्यान् फाणितसंयुक्तान् दत्वा सौभाग्यसुच्छति ॥

'फाल्गुनीपूर्वसमये' पूर्वफलगुनीसमये । 'फाणिते' गुंडविकारें' ।

<sup>1</sup> हेसा. p. 809, इत्वाऽऽदित्यविमानस्यः स्वर्गे प्राप्नोत्यनुत्तमम् । सोमदैवत-नक्षत्रं मृगद्योर्थम्

<sup>2</sup> Ibid., समाहितः .

<sup>3</sup> Ibid., पूर्व पुनर्वसौ दत्वा पृतपूर्ण सुपावितम्

<sup>4</sup> Reproduced by इसा. p. 809

<sup>5</sup> Reproduced by हमा. p. 810

\* **2**43

घृतक्षीरसमायुक्तं विधिवत् पाष्टिकौदनम् । उत्तराविषये दत्वा स्वर्गलोके महीयते ॥

'उत्तराविषये' उत्तराफालग्रनीसमये'।

यद्वा मदीयते दानमुत्तराविषये नरैः। महाफलमनन्तश्च भवतीति विनिश्चयः॥ हस्ते हस्तिरथं दत्वा चतुर्युक्तमुपोपितः। नरस्तरति दुर्गाणि ध्रुरधारांश्च पर्वतान्॥

'चतुर्यक्तं' चतुर्भिईस्तिभिः संयुक्तम्<sup>2</sup>।

चित्रायां वृषभं दत्वा पुण्याङ्गां गां<sup>3</sup> च भारत। चरत्यप्सरसां ठोके रमते नन्दने वने ॥ स्वातीच्वथ धनं दत्वा यदिष्टतममात्मनः। प्राप्तोति लोकान् सञ्जभान् इह चैव महचदाः ॥ विशाखायामनद्वाहं धेतुं दत्वा च दुग्धदाम्। सप्रासङ्गं च शकटं सधान्यं वस्त्रसंयुतम् ॥ पितृन् देवांश्च प्रीणाति प्रेत्य चाऽऽनन्त्यमइनुते । न च दुर्गाण्यवामोति स्वर्गहोकं स गच्छति,॥

'प्रासद्गः' द्वितीयं युगकाष्ठम् ।

<sup>1</sup> Reproduced by हेमा. p. 810,

<sup>2</sup> Reproduced by देना. p. 810

<sup>3</sup> हेना. p. 810 explains : पुज्याहो मी इति शुभन्थपळश्चितश्चरीतं थेन. भिन्यर्थः ।

अनुराधासु प्रावारं वस्त्रोत्तरसुपोषितः । दत्वा युगदातं वाऽपि नरः स्वर्गं महीयते ॥

'मावारः' मच्छदपटः। 'वस्त्रोत्तरं' परिधानवस्त्रादिकम् ।

कालशाकं च विमेभ्यो दत्वा मत्यः समूलकम् । ज्येष्ठायां सृत्युमुत्साय गतिमिष्टां च गच्छति ॥ मूले मूलफलं दत्वा ब्राह्मणेभ्यः समाहितः । स्विपतन् प्रीणपत्येव गतिमिष्टां स गच्छति ॥ अथ पूर्वास्वपादासु दिधपात्राण्युपोपितः । कुलवृत्तोपसम्पन्ने ब्राह्मणे वेदपारगे ॥ प्रदाय जायते पत्य कुले वहुगुणाकुले । उदमन्यं सस्पिष्कं प्रमृतमशुक्ताणितम् ॥ दत्वोत्तरास्वपादासु सर्वलोकानवाप्नुपात् ।

'उदमन्था' उदकमिश्राः सक्तवः' ।

हुग्धं त्वभिजितो योगे दत्वा मधुष्टतप्छतम् । धर्मविद्ध्यो<sup>®</sup> मनीपिभ्यः स्वर्गहोके महीयते<sup>3</sup> ॥ "अवणे कम्यलं दत्वा वस्त्रान्तरितमेव च । इवेतेन याति यानेन स्वर्गलोकान् सुसंयतान्॥

<sup>1</sup> Reproduced by देना. p. 811, who adds: कानित हागवण्ड-

<sup>2</sup> हेमा. p. 811 reads धर्म निष्ठः

<sup>3</sup> Hemādri adds: अयमर्थः उत्तरापाडानक्षत्रचतुर्थपादः ध्वणस्वाऽऽ-यपटिकाचतुर्थ्यं अभिनियोगः ।

गोप्रयुक्तं धनिष्ठासु यानं दत्वा समाहितः। वस्त्ररहिंम नवं दत्वा प्रेत्य राज्यं प्रपद्यते॥

'वस्त्ररहिमः' वस्त्रघटितरज्जः **।** 

गन्धाञ्छतिभिपायोगे दत्वा साग्रुक्चन्दनम् ।
प्राप्तात्वपसरसां लोकान् प्रेत्य गन्धांश्च शाह्यतान् ॥
प्रवीमाद्रपदायोगे राजमापान् प्रदाय वै ।
सर्वभक्ष्यफलोपेतः स वै प्रेत्य सुखी भवेत् ॥
औरश्रस्तरायोगे यस्तु मांसं प्रयच्छति ।
पितृन् प्रीणाति सकलान् प्रेत्य चाड्डनत्यमहसुते ।
कांस्योपदोहनीं घेतुं रेवत्यां यः प्रयच्छति ।
स भेत्य कामानादाय दातारस्रुपतिछति ॥
रथमहबसमायुक्तं दत्वाडिहवन्यां नरोत्तमः ।
हस्त्यद्वरथसम्पन्न उत्तमे जायते कुले ॥
भरणीषु द्विजातिभ्यस्तिलघेतुं प्रदापयेत् ।
गाः प्रभृताश्च प्राप्नोति नरः प्रेत्य यशस्तथा ॥

इति नक्षत्रदानम्॥

# अथाऽन्नदानम्

### तत्र बृहस्पतिः'

अन्नदानं व्यहुगुणं सर्वदानाधिकं स्हतम् । अन्नाद्धि प्राणजननं नृणां सञ्जायते सदा ॥ प्राणाप्यायनमात्रं तु यो विप्राय प्रयच्छति । दुर्भिक्षेत्रत्र विशेषेण स रुभेताऽक्षयं दिवम् ॥ हेमरत्नाम्यरयुतो सञ्जानो न हि जीवति । अद्दनम् विनाऽप्यरुङ्कारैजीर्णवस्त्रेण जीवति ॥ तस्मात् प्रदचाद्विप्रेम्यः संस्कृतान्नं सदक्षिणम् । तेनेह जीर्तिमाप्रोति स्वर्णं चाऽनन्तकं तथा ॥

#### देवलः⁴

सर्वेपामेव दानानामन्नदानमनुत्तमम् । कोऽन्योऽस्ति प्राणदादस्माद्विविष्टो खन्नदात्परः॥

#### तथा

कृत्वाऽपि पातकं कर्म यो दद्यादन्नमीप्सितम्। ब्राह्मणानां विशेषेण स निहन्त्यात्मनोऽयदाः ॥

<sup>1</sup> हेवा. pp. 895-6 ff.

I. O., and हेमा., गुणकर

<sup>3</sup> हेमा. p. 896, दातच्यं मानवेर्भुवि

<sup>4</sup> हेमा. р. 896

<sup>5</sup> हेमा. p. 896, तमः for अयशः

आदरेण च भक्त्या च यदन्रमुपदीयत ।
तत्मीणयति गात्राणि नाऽमृतं मानवर्जितम् ॥
दुर्लभ्याञ्चवता तु भोक्ता चैव सुदुर्लभः ।
प्रदाता चैव भोक्ता च तातुभौ स्वर्गगामिनौ ॥
योऽनं वहुमतं भुद्धे प्रथाञ्चं नाऽवमन्यते ।
प्रथाञ्चं प्रीतितो दचात्तस्याञ्चमुपतिष्ठति ॥
प्रीतितोऽनं च यो दचाद्ग्रह्णीयायोऽभिष्ठितः ।
प्रीतितोऽन्तं च यो दचाद्ग्रह्णीयायोऽभिष्ठितः ।
प्रीतितोऽन्तं प्रवाद्ग्रह्णीयायोऽभिष्ठितः ।
प्रीतितोऽन्तं च यो दचाद्ग्रह्णीयायोऽभिष्ठितः ।
प्रीतितोऽन्तं च यो दचाद्ग्रह्णीयायोऽभिन्नदति ।
तानुभौ नरके मग्नौ वसेतां श्रदः शतम् ॥

#### महाभारते<sup>।</sup>

यस्य श्रन्नसुपाइनिन्त ब्राह्मणानां दातं दातम् ।
इप्टेन मनसा दत्तं न स तिर्येग्गतिभेवेत् ॥
ब्राह्मणानां सहस्राणि दद्य भोज्या नरर्षभ ।
नरोऽधर्मात् प्रसुज्येत पाषेषु निरतः सदा ॥
भोजियत्वा दद्यदातं नरो वेदविदां दृष ।
न्यायविद्धर्मविदुषां स्मृतिभाष्यविदां तथा ॥
न याति नरकं घोरं संसारं च न सेवते ।
यतेत ब्राह्मपूर्वं तु भोक्तुमन्नं सदा ग्रही ॥
अवन्थ्यं दिवसं कुर्योदन्नदानेन मानवः ।
भैक्षेणाञ्जं समाहृत्य विभेभ्यो यः प्रयुज्यति ॥

<sup>1</sup> हेमा p. 899; Cited from बद्धानैनर्व

स्वाध्यायनिरतो विप्रो दत्वेह सुखमेधते। सर्वावस्यं मनुष्येण न्यायादज्ञमुपार्जितम्॥ कार्यं पात्रगतं नित्यमन्नं हि परमा गतिः॥

#### तधा

कौमुदे शुक्कपक्षे तु योऽन्नदानं करोत्यलम् । स सन्तरति दुर्गाणि प्रेत्य चाऽऽनन्त्यमद्भुते ॥ क्रुदुम्बं पीडियत्वाऽपि ब्राह्मणाय महात्मने । दातव्यं भक्ष्यपेयानामात्मनो भृतिमिच्छता ॥

## नन्दिपुराणे'

अम्नातृभृतानि जातानि देवा सन्नादिकाङ्क्षिणः। न तस्य पात्रादिविधिर्विना श्रादं मकीर्त्तितम्॥

#### तथा

अपि कीटपतझानां शुनां चाण्डालयोनिनाम् । दत्त्वाङ्गं लोकमामोति प्राजापत्यं समाद्वतम् ॥ वान्धवेभ्योऽतिथिभ्योऽन्नं विप्रेभ्योऽन्नं प्रयञ्छति दीनान्धकृपणानां च स्वर्गः स्यादन्नदायिनाम् ॥ ग्रासमान्नं नरो दत्वाङन्नानामतिगृप्नवे । स्वर्गं वसेत् समानां तु शतं भोगैर्मनोरमैः॥

<sup>1</sup> हेना. p. 900

<sup>2</sup> हेमा. p. 900, समासवः

<sup>3</sup> I. O., विशेष्यः; Udaipur Ms., पुत्रेष्यः

<sup>4</sup> हैमा. p. 900, भूतानामचगुण्नवे

ग्रासे ग्रासे फलं होतद्विधिवत् परिकीर्तितम् । एतदेवाऽयने प्रोक्तं द्विग्रणं पुण्यगौरवम् ॥ अत्रं विना कृशाङ्गस्य दत्वाऽत्रं देशकालतः । फलं 'पश्चगुणं पोक्तं सर्वभावसमन्वितम् ॥

'सर्वभावसमन्वितं' राजसादिभावसमन्वितम्।

देवतानां च यो दचादन्नाद्यं श्रद्धपाऽन्वितः । सिक्थात्सिक्थाद्वसेल्छक्षं समानाममरैः सह ॥ एतद्दशगुणं पुण्यमन्ने व्यञ्जनसंयुते । यथेष्टदेवतादत्तादेतत् पुण्यं मकीर्तितम् ॥ यो दचादृत्राक्षणेऽन्नानि तस्य द्विगुणितं फलम् । तस्माद्विरणोत्त्व दत्वाऽन्नं द्विगुणं फलमदनुते ॥ स्द्रापाऽन्नप्रदानेन फलमेतचतुर्गुणम् । श्रद्धाकालसमायोगाद् व्यञ्जनानां च योगतः ॥ दातसंख्यं भवेत्युण्यं सम्यगन्नप्रदायिनामः॥

इत्यन्नदानम् ॥

# . अथाऽऽरोग्यदानम्

### तत्र नन्दिपुराणे'

धर्मार्थकाममोक्षाणामारोग्यं साधनं यतः । अतस्त्वारोग्यदानेन नरो भवति सर्वदः ॥ आरोग्यदालां कुरुते महौपधपरिच्छदाम् । विदग्धवैद्यसंयुक्तां अत्यावसथसंयुताम् ॥ विदग्धवैद्यसंयुक्तां अत्यावसथसंयुताम् ॥ विदग्धवैद्यसंयुक्तां अत्यावसथसंयुताम् ॥ विदग्धवैद्यसंयुक्तां अत्यावसथसंयुताम् ॥ विद्यस्त द्यास्त्रवित् माज्ञो ह्यौपधपरायणाः । औपधीम् छममंज्ञः विद्यालिमानौपधीगणे । योगिवित् माणिनां देहं यो धिया मविदोद्युधः ॥ धातुपथ्यमयज्ञश्च निदानविद्वनिदृतः । व्याधीनां पूर्वलिङ्गज्ञस्तदुत्तरिधानवित् ॥ देशकालविभागज्ञः विकित्साशास्त्रविद्याः ।

<sup>1</sup> हेमा. р. 822

<sup>2 1.</sup> O. and हेमा., सायनैर्युतः

<sup>3</sup> हेमा. p. 822, परावसः

<sup>4</sup> I. O., मर्मज्ञः; Udaipur Ms., पूर्णवज्ञः

<sup>5</sup> I. O., शाविमांस

<sup>6</sup> I. O. and हेमा., देहिनो

<sup>7</sup> ह्रेमा. p. 822, विपानसः

अप्राङ्गायुर्वेदवेत्ता मुष्टियोगविधानवित् ॥

अष्टाङ्गान्यायुर्वेदस्य । तद्यथा—शल्यं शालाक्यं काय-चिकित्सा भ्तविद्या कौमारमृत्यं अगदतन्त्रं रसायनतन्त्रं वाजीकरणतन्त्रमिति सुश्चतोक्तानि ।

एवंविधः ज्ञाभो वैद्यो भवेद्यन्नाभियोजितः । आरोग्यशालामेवं त कर्याचो धर्मसंश्रयः॥ स पुमान धार्मिको लोके स कतार्थः स बुद्धिमान्। सम्यगारोग्यशालायामीपधैः खेहपावनैः ॥ व्याधितं निरुजीकृत्याऽप्येकं करूणया युतः। प्रयाति ब्रह्मसद्नं कुलसप्तकसंयुतः॥ आख्यो वित्तानुसारेण दरिद्रः फलभागभवेत् । दरिद्रस्य क्रतः शाला आरोग्याय भिपक् युवा॥ अपि मुलेन केनाऽपि मुर्दनाचैरथाऽपि वा । स्वस्थीकृते भवेन्मत्यों पूर्वोक्तं लोकमञ्ययम् ॥ वातिपत्तकफाद्यानां चयापचयभेदिनाम् । यस्तु स्वल्पाभ्युपायेन मोचयेत् व्याधिपीडितान् ॥ सोऽपि याति शुभान् लोकानवाष्यान्यज्ञयाजिभिः॥

#### इत्यारोग्यदानम् ॥

<sup>1</sup> Reproduced by. हेमा. p. 822

<sup>2</sup> हेना pp. 823 ff.

<sup>3</sup> हुमा. p. 823, पाचनैः

# अथाऽभयदानम्

## तत्र विष्णुः

सर्वप्रदानाधिकमभयप्रदानम् । तत्प्रदानेनार्ऽभीष्टं लोकमाप्तुचात्।

# संवर्तः

भूताभयपदानेन सर्वान् कामानवाष्तुयात्<sup>ट</sup> । दीर्घमायुः स लभते सदा च सुखितो भवेत् ॥ नन्दिपुराणे<sup>3</sup>

महतां स्क्ष्मदेहानां तथा च व्याधितात्मनाम् । हिंकाणां सौम्पमूर्तिनां 'सर्वधा द्यामपात् फलम् ॥ वरमेकस्य सत्यस्य जीविताभयरक्षणम् । व तु विप्रसहस्रस्य गोसहस्रं सदक्षिणम् ॥

# मार्कण्डेयपुराणे<sup>5</sup>

धिक् तस्य जीवितं पुंसः शरणार्थिनमातुरम् । यो नाऽऽर्तमनुगृह्णाति वैरिपक्षमपि ध्रुवम् ॥

- 1 हेमा. p. 867
- 2 हेमा. p. 867 and I. O.
- 3 I. O. has आदित्यप्रराणे
- 4 हेमा. p. 867, तथादि अफलदाभयम्
- **5 देमा. р.** 867

यज्ञदानतपांसीह परत्र च न भूतये। भवन्ति तस्य यस्यार्थे परित्राणे न मानसम्॥

# महाभारते1

लोभाद्वेपाद्भयाद्वाऽपि यस्त्यजेत् शरणागतम्। ब्रह्महत्यासमं तस्य पापमाहुम्मेनीपिणः॥

#### .तथा²

प्राणिनं वध्यमानं हि यः शक्तः समुपेक्षते । स याति नरकं घोरमिदमाहुम्मेनीपिणः"॥ चतुस्सागरपर्यन्तां यो दद्यात्प्रथिनीमिमाम् । सत्वेभ्यो<sup>4</sup> स्रभयं यश्च तयोरभयदोऽधिकः॥

#### रामायणे5

बद्धास्तिलुटं दीनं धावन्तमपराधिनम् । न हन्याच्छरणं प्राप्तं सत्तां धर्ममतुस्मरन् ॥ आतों वा यदि वा त्रस्यः परेषां श्वरणागताः । अपि प्राणान् परित्यज्य रक्षणीयः कृतात्मना ॥ न चेद्रयाद्वा मोहाद्वा कामाद्वा तल्ल रक्षति । स्वयं शक्त्या यधान्यायं तत्पापं लोकगर्हितम् ॥

- 1 Ibid.
- 2 Ibid, p. 868
- 3 Ibid, and L. O., হবি মারু:
- 4 I.O., सर्वेभ्यो
- 5 देना. p. 868 6 I. O., शरणे गतः

## विष्णुः'

विनष्टः पर्यतो <sup>\*</sup>यस्पारक्षितः शरणागतः । आदाय सुकृतं तस्मात् सर्वं गच्छत्यरक्षितः ॥ सुपर्याप्तनिसृष्टस्य नाष्ट्रवमेषस्य यत्फलम् । तत्फलं जातसंत्रासे रक्षिते शरणागते ॥

'सुपर्याप्तनिसृष्टस्य' सुपर्याप्तं सुसम्पूर्णं निसृष्टं दानं यस्य सः तथा।

इत्यभयदानम् ॥

अंथ द्विजस्थापनम्

# तत्र <u>कालिकापुराणे</u>3

कारियत्वा तथोद्वाहं श्रोत्रियाणां कुलेषु च । वेदविच्छीलष्ट्वतेषु द्विजेत्वेकादशेष्वध ॥ ततो गृहाणि रम्पाणि कुर्यादेकादशैव तु । कारियत्वा तु धान्यैश्च विविधेश्च मपूरपेत् । दासीगोमहिणीश्चाञ्जि द्वायनासनपातुकाः ॥ भाजनानि विचित्राणि ताम्रमृण्मपकानि च । पात्राणि भोजनार्थानि कृत्स्नं सोपस्करं च यत्॥

<sup>1</sup> हैना. p. 868, Name not mentioned by हेना.

<sup>2</sup> Udaipur Ms. reads वस्त्र रक्षितः

<sup>3</sup> हेमा. p. 652

लोहं च कनकं चैव चस्त्राणि त विशेषतः। सम्भृत्यैतं ससम्भारं तदगृहेष्वतियोजयेत ॥ योजयेचैव वत्त्यर्थं शक्तितो वा शतं शतम्। पृथक् पृथक् लाङ्गलानां निवर्तनशताद्वीतः ॥ विषयं कर्वटं खेटं ग्रामं 'ग्रामार्द्धमेव वा। योजयेत् सोममूर्ति च चिन्तितेषु द्विजेषु च॥ एकादशैव तास्तन्त्र दास्पत्योमाहरात्मकाः। विचिन्त्य परया भक्त्या तद्गृहेषु प्रवेशयेत ॥. ग्राहयेदाग्रहोत्राणि प्रवेदयैतान् द्विजोत्तमान् । विधिपूर्वं यथान्यायमात्मनः श्रेयसे नरः॥ अद्दष्टक्रलजानां च विधिरेषां चिरन्तनः<sup>2</sup>। शिवभक्त्या विभक्तानां द्विजानां कारयेत्सदा॥ पश्च प्रेष्पान् द्विजान् मृढो योजयेद्धव्यकव्ययोः। न भवेत्तत्फलं तस्य वैदिकीयं स्मृतिर्वधाः<sup>3</sup>॥ यज्ञदानं व्रतायं च तीर्थयात्रादिकं च यत । यस्त्वेवं कारयेज्ञन्तुः तेन सर्वमनुष्ठितम्॥

एवं यथा विवाहादि कारयतः फलविद्योपः, तथा धनं दत्वा यज्ञदानव्रतार्थेयात्रादिकं कारयतोञ्चर।

स यात्पर्कसमानाभं विमानं रस्नमालिनम् । आरुष्य तत्पदं पुण्यं सुरस्नीभिरलङ्कतम् ॥

A. S. B., प्रामर्दिमेव च
 I. O., विविश्वतः

<sup>1 1. 0., 144150.</sup> 

<sup>3</sup> द्वेमा. p. 953, धुतिर्धुवा

विमानेश्वाऽपरैर्दिन्यैः सहस्रेः परिवारितः । सर्वेलोकगतान् भोगान् सुका तस्मिन् पपयते ॥ ज्ञात्वा सुवित्तसामर्थ्यमकं चोद्वाहयेद्विजम् । तेन प्राप्नोति तस्थानं शिवभक्तो नरो धुवम् ॥ स्थानेन स्थानसम्मानिविधिदत्तेन जायते ॥

#### दक्षः'

मातापितृविहीनं तु संस्कारोद्वाहनादिभिः। यः स्थापयति तस्येह पुण्यसंस्या न विद्यते॥

### आदित्यपुराणे<sup>ड</sup>

भूमिपालं च्युतं राज्यायस्तु संस्थापयेद्र्युधः। तस्य यासो सुनीन्द्रेह नाकपृष्ठे न संशयः॥

इति द्विजस्थापनम्॥

<sup>1</sup> हेना. p. 652

# अथ प्रकीर्णदानानि

# तत्र मुनुः¹

वारिदस्तृप्तिमामोति सुखमक्षय्यमन्नदः । तिलप्रदः प्रजामिष्टां दीपदश्चक्षुरुत्तमम् ॥ भूमिदः व्यर्गमामोति दीर्घमायुर्हिरण्यदः । गृहदोऽज्याणि वेइमानि रूप्यदो रूपसृत्तमम् ॥ वासोदश्चन्द्रसालोक्यमदिवसालोक्यमद्यदः । अनहुदः श्रियं पुष्टां गोदो व्रश्नस्य विष्टपम् ॥ यानदाय्यापदो भार्यामद्वयंमभयप्रदः । धान्यदः शादवतं सौल्यं व्रह्मदो ब्रह्मसाम्यताम् ॥

'त्रह्मसाम्यतां' ब्रह्मसमानगतित्वम् ।

## याज्ञवल्क्य:

भूदीपाइवान्नवस्त्राम्भस्तिलसर्पिःप्रतिश्रयान् । नैवेशिकं स्वर्णरूप्यं दत्वा स्वर्गे महीयते ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 159

<sup>2</sup> I.O., भूभिमाप्रोति :

<sup>3</sup> देमा. p. 160, बदासार्थिताम्

<sup>4</sup> हेमा. p. 160

गृहधान्याभयोपानच्छन्रमाल्यानुलेपनम् । - पानं वृक्षं प्रियं शस्यां दत्वाऽत्यन्तं सुखी भवेत् ॥

'मतिश्रयः' प्रवासिनामाश्रयः। 'नैवेशिक' विवाह-प्रयोजनकं द्रव्यस्'।

## बृहस्पति<u>ः</u>

वस्त्रान्नपुष्कलयुतं गृहं विप्राय योऽर्षयेत्। तस्य नो क्षीयते वंदाः स्वर्गं प्रामोत्यनुत्तमम्॥

#### महा भारते

बीजैरुपेतं द्वापनैरुपेतं दयावृग्रहं यः पुरुपे द्विजाय। सुखाभिरामं बहुरत्नपूर्णं लभेदधिष्ठानवरं स राजन्॥

तथा

तिला नित्यं प्रदातव्या यथाशक्ति द्विजर्पभ । नित्यदानात्सर्वेकामफलं निर्वर्तेषेत्पुना ॥

#### यमः

दत्वा प्रतिश्चयं छोकं यथा दत्वैव चाऽमयम्<sup>2</sup>। तथा दत्वा क्षितिं विषे त्रक्षछोके महीयते ॥ छत्रदो ग्रहमामोतिःग्रहदो नगरं तथा। उपानहप्रदानेन रथमामोत्यनुत्तमम् ॥ ेहुन्धनानां प्रदानेन दीवाप्रिश्चीव जायते।

<sup>1</sup> Reproduced by Eq. p. 160

<sup>2</sup> देमा. p. 160

गवां प्रासमदानेन सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ रुक्मदः सर्वमाप्नोति रूप्यदो रूपमुत्तमम् । वासोदश्चन्द्रसालोक्यं सूर्यसालोक्यमद्ददः ॥ राजोपकरणं दत्या रलानि विविधानि च । नगरं च तथा दत्या राजा भवति सूतले ॥

#### तधा<sup>1</sup>

यस्तु सम्भृत्य सम्भारं ब्राह्मणेभ्यः प्रयच्छति । तस्य पुण्यकृतो लोकान् नो तस्य प्रभवाम्यहम् ॥

'सम्भृत्य सम्भारं' यज्ञविवाहायुपस्कारद्रव्याणि<sup>2</sup>।

#### तथा

गोरसानां प्रदानेन तृष्तिमाप्तोत्यनुत्तमाम् । चृतप्रदानेन तथा दीर्घं विन्दति जीवितम् ॥ संवर्तः

नानाविधानि द्रव्याणि धनानि विविधानि च । आयुःकामेन देयानि स्वर्गमक्षयमिच्छता ॥

'द्रव्याणि' भक्ष्यभोज्यानि । 'धनानि' हिरण्यादीनि । वस्त्रदाता सुवेपः स्याद्रूप्यदो रूपसत्तमम् । हिरण्यदो महाबुर्द्धि दीर्घमायुश्च विन्दति ॥

- 1 हेमा. p. 261 has seven additional lines, which may have been in the करवर
- 2 Reproduced by हेना. p. 261

फलम्लानि पकानि शाकानि विविधानि च । यानानि दत्वा विषेभ्यो सुदा युक्तः सदा भवेत् ॥ औषषं स्नेहमाहारं रोगिणे रोगशान्तये । ददानो रोगरहितः सुखी दीर्घायुरेव च ॥ इन्धनानि च ग्रो दयाद्विपेभ्यः शिशिरागमे । स सुखी दीप्तकायाग्निः सुभगश्चैव जायते ॥ यहदाता सुखी प्राज्ञो वितृतः सर्ववस्तुषु । अन्नदस्तु भवेद्धीमान् सुतृष्तः कीर्तिमानपि ॥ तैल्यामलकं यन्छन् पादाभ्यक्षं तथैव च । नरः सुतृष्ठसोजस्वी सुखवांश्चैव जायते ॥

#### नधा .

ताम्बूलश्चेव यो दचाद्राद्यणेभ्यो विवक्षणः। मेधावी सुभगः पाज्ञो दर्शनीपश्च जायते॥ गुडमिक्षुरसं चैव लवणं व्यक्षनानि च। सुरभीणि च पानानि दत्वाञ्त्यन्तं सुली भवेत्॥

## वायुपुराणे

चन्दनानां प्रदातारः शङ्घानां मौक्तिकस्प च । पापकर्तृनपि पितृंस्तारयन्ति तथा शुचिः॥

# वृहस्पतिः

असिपञ्चमयं मार्गं धुरधारासमन्वितम् । तीक्ष्णातपञ्च तरति छत्रोषानत्प्रदो नरः॥

### हारीतः'

अपो ददत् तृपमंभिजयत्यात्मानं च निष्कीणाति । अन्नदानादस्त् निष्कीणाति, अन्नवानन्नादोऽन्नपतिश्च भव-ति । वस्त्रपदानाद्वचो निष्कीणाति , सुरूपोऽनम्रो वस्त्र-भाग् भवति । हिरण्यप्रदांनातेजो निष्कीणाति, सुतेजाः श्रीमान् हिरण्यभाग्भवति । गोप्रदानाद्वाचो निष्कीणाति, सुवाग्विपाप्मा गोभाक् च भवति । अनद्धत्पदानात् प्राणान् निष्कीणाति, अरोगो वल्रवान् धुर्यभाग्भवति । रयप्रदानाच्छरीरं निष्कीणाति , भृत्यविविधविमानभाग्मवति । दाय्यापदानात् सुलं निष्कीणाति, यानद्यय-नासनविविधसुखभाग्भवति । अपरिमितपदानादपरिमि-तपोषं पुष्णाति, अपरिमितान् कामानवामोति ।

तिद्विषं भवति-अविज्ञातदानं विज्ञातदानं च। यद-विज्ञातिवदुपे ददाति तदविज्ञातदानम्। अथ यद्विज्ञात-विदुपे सत्रक्षचारिणे वैद्यानरमाददानाय यददाति प्रति-गृह्णाति वा तद्विज्ञातदानम्। तदप्येतद् यजुपोक्तम्— "क इदं कस्मा अदादि"ति।

'आत्मानं निष्कीणाति' आत्मानमेव ददाति इत्यर्थः । अनेन मकारेण जलादिदानमेव स्त्यते<sup>2</sup>।

<sup>1</sup> हैमा. p. 158 ; the entire passage is corrupt in the Mss., and is restored from हैमा.

<sup>2</sup> This prose comment is reproduced verbatim by \$41. p. 159

विष्णुः'

तैजसानां पात्राणां प्रदानेन पात्रीभवति । कामानां मधुपूततैलण्यानेनाऽऽरोग्यमौपध्यदानेन च । लवणप्रदानेन त्रावण्यम् । धान्यपदानेन तृष्टिः । सस्यदानेन च तथा । इन्धनप्रदानेन दीप्ताग्निभैवति । सङ्ग्रामे दशद्यज्ञयमामोति । आसनदानेन स्थानम् । ज्ञष्यादानेन सार्व्याम् । ज्ञष्यादानेन सार्व्याम् । उपानह्यदानेनाऽइवतरीयुतं रथम् । ज्ञप्रदानेन स्वर्गम् । ग्रालवृत्तनेपारप्रदानेनाऽद्यातिक्षम् । पुष्पप्रदानेन श्रीमान् । भवति । अनुलेपनदानेन कीर्तिमान् भवति । ध्यपदानेन नि

ग्रम:

देवतापुष्पदानेन ज़ायते श्रीसमन्वितः । ृज्ज्वाँ गतिमवाप्तीति यश्च धूपपदो नरः ॥ लोके प्रकाशो भवति चश्चष्मानपि दीपतः । गन्यौपधमधाभ्यक्नं माश्चिकं लवणं तथाः ॥ या प्रपच्छति विषासं सौभाग्यं स तु विन्दति ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 150

<sup>2</sup> Ibid, सजर्थ

<sup>3</sup> हेमा. p. 259 reads क्षेत्रप्रदानेन

<sup>4</sup> Ibid, ज्यायान for भीमान्

ठ Last clause omitted in हैगा.

<sup>6</sup> देवा. p. 162

## महाभारते

पुष्पोपगन्धोऽथ फुलोपगन्धो यः पादपं स्पर्शयते द्विजोऽन्न सस्त्रीसमृद्धं यहरत्नपूर्णं रुभेदयं लोपगतं गृहं वै ॥

प्रपाश्च कार्यो दानार्थं नित्यं तु द्विजसत्तम् । ' सुक्तेऽप्यथं प्रदेयं तु पानीयं वै विद्योपतः ॥ ' निदाधकाले पानीयं यस्य तिष्ठत्यवाधितम् । सं दुर्गविषमं कृष्कं न कदाचिदवाप्तुयात्॥

#### स्कन्दपुराणे

2 I.O., यशोबल

सुगन्धशीतलाश्चाऽपो रसैदिंग्यैः समन्विताः।

यः, प्रयच्छिति विषेभ्यस्तस्य दानस्त्रं शृष्णु ॥

विमानं सूर्यसङ्काशमप्सरोगणसेवितम् ।

सोऽधिरु दिवं याति वरुणस्य सलोकताम् ॥

भाजनं यः प्रयच्छेत्तु हैमं वनविभूपितम् ।

सोऽप्सरश्चातसमाकीणं विमाने दिवि मोदते ॥

राजतं यः प्रयच्छेत् विषेभ्यों भाजनं शुभम् ।

स,गन्ध्वपदं प्राप्य उर्वश्या सह मोदते ॥

ताम्रं यो भाजनं द्यात् ब्राह्मणेभ्यो विशेपतः ।

स भवेद्यक्षराजस्य द्यात् ब्राह्मणेभ्यो विशेपतः ।

आसनं यः प्रयच्छेत् सम्वीतं ब्राह्मणाय वै ।

1 I. O., अवधितम् ; Udaipur Ms. reads : अराविनम्

स राज्यस्थानमामोति सदा निर्मुक्तावज्वरः॥

सम्बीतं वस्त्रादिवेष्टितम् ।

अंदर्व यस्तु प्रयुच्छेत्त हेमचित्रं सुलक्षणम् । स तेन कर्मणा दिव्यं गान्धर्वं लोकमृद्युते ॥ 'हेमचित्रं' सुवर्णतिलकोपेतम् । रथमद्वं गजं दासीं कन्यां गृहमथाऽपि वा ।' मुर्मि च यः प्रयुच्छेत्त स राजां सुवि जायते॥

कालिकापुराणे

दिावादिदेवतागारे पतीनामाश्रमेषु च।

'अग्निहोत्रक्षपे चैव तथैव च प्रतिश्रपे ॥

सर्वेच शक्करः साक्षाद्वस्तीति विविन्त्य च ।
सत्तं दीपकान द्याच्छ्रोत्रियाणां ग्रहे गृहे' ॥

अभ्यक्षमिन्धनं नीरं शयनासनमेव च ।
द्याद्वचाह्वकं चैव तम्रुद्धिय दिने दिने ॥
कायनामन्नदानं तु तम्रुद्धिय दिने दिने ॥
अथवा कि प्रलापन ग्रस्किश्चित् सुकृतं स्वि
कुवस्तत्पदमामोति शिवम्रुद्धिय लील्या ।
लील्या क्षप्येदेहे शक्कराय शारीरभाक् ॥

'क्षये' गृहे । 'त' शक्करम् । 'कायिनां' शरीरिणाम्।

<sup>1</sup> These two slokas are not found in हेमा. p. 164

<sup>2</sup> हेमा. p. 164

<sup>3</sup> Ibid, दयाच, वाहिबं

[به]

विंचाधर उवाच

्कानि कानि च दोनानि देयानि मुनिसत्तम ।

🔐 कानि पात्राणि देशो वा कालो द्रव्यं विधिश्च कः ॥ तान्यहें श्रोतिमिच्छामि कथयस्व प्रसादतः ॥

नुस्वाच

न्यायतो यान्यवासानि झाकान्यपि नृपोत्तम । तानि देयानि देव्यास्तु कन्यूकां योपितां सदा ॥ तद्भक्तेषु च विषेषु अपरेषु च, नित्यशः ( 🗝 🚉 ' विषेषु पाष्ट्रपे वर्त्स देवी कामान् प्रयञ्छति ॥ देशं नदीं गयाशैलं गङ्गानभद्युष्करम् । .. ्वाराणसी कुरक्षेत्रं प्रयागं जम्बुकेदवरम्॥ केदार भीमनादं च दण्डकं पुष्कराह्नयम् । सोमेइवरं महापुण्यं तथा चाडमरकण्टकम् ॥ कालिञ्जरं तथा विन्ध्यं पत्र वासो गृहस्यं च<sup>2</sup> द्रव्यं भूषेतुगोधान्यं तिलवस्त्रमृतादिकम् ॥ विधिना चोपवासेन एकान्नो नक्तमोजनात्। ्रेशुचिना भावपूर्तन क्षान्त्या सत्यवतादिना ॥ अपि सर्पपमाञ्ख्य दातारं तारयेन्तृप । ुर्ति पुनर्विधिना वत्स देवीमुद्दिर्य प्रावृति ॥

विप्रेषु विप्रकन्यासु तिलाज्यं सम्प्रयच्छति । तस्य सा तुष्यते देवी अचिरेण नराषिप ॥ व्यक्तियपराणे

सगरिधचित्रा भरणोपशोभितं यस्त्वासनं वेदविदे भदचात । ग्रामाधिपत्यं लभते स शीधं कले महत्वं लगते समग्रम ॥ वस्त्रवहिषदानेन ब्रह्मलोकं प्रपद्यते। धर्मजास्त्रप्रदातारः सत्रदानरताश्च धे ॥ तीर्थं तडागकपादिनौकासेतुप्रदाश्चं ये। संबन्धेन तारपेयस्त तृपातीनां जलभदः॥-पकात्वदाति केदाराने सफलेंश्चिव पादपान । पष्टिं कोटिसहस्राणि अवेदानां च.चै ज्ञयम् ॥ मीडन्ति ते स्वर्गेलोके एतदक्तं द्विजीत्तम । यप्टि ये त प्रयच्छन्ति नेब्रहीने सदर्बले ॥ तेपा तं विष्ठः पन्धाः फलम्होपशोभितः। निदायकाले वर्पासं पंच्छत्रं त पर्यच्छति ॥ नाइन्यः कश्चिन्मनोदाहः कदाचिदपि जायते। चो ददाति घटीपात्रं दान्तकां करकं तथा ॥ तृपातस्य तथा घमं छमते शीतलं जलम ।

<sup>1</sup> km. p. 163 gives three slokas from this on.

<sup>2</sup> I. O., gives the clause: Udaipur Ms. and A. S. B. read, 944 About 4

योगिनां च दरिद्राणां ये तु वस्त्रप्रदा नराः ॥ तेषां दिव्यानि व्ह्याणिं सुगन्धीनि मृदनि च। वाताश्चेव प्रवहन्ति सुगन्धाश्चाऽमृतोपमाः'॥ अइवं वा यदि वा युग्यं शोभने वाड्य पादुके<sup>2</sup> ददाति यः प्रदानं वै ब्राह्मणेभ्यः ससंयतः ॥ तेपां दिव्यानि यानानि रथध्वजपताकिनः। दुष्टः पन्धा न चैवेह भविष्यति कथ्रत्रन ॥ क्षौमजं वाड्य कार्पासं पदसूत्रमथाऽपि वा 🎉 दद्यायज्ञोपवीतं च तं न हिंसन्ति वायसाः अन्नपानाइवगोवस्त्रदाय्यादानानि वा प्रतः प्रेतलोके प्रशस्तानि दानान्यष्टी विशेष

महाभारते

प्रदानं संवेदाने भ्यः वाकेटस्य विशिष्टेक एवमाह महाभागः शाण्डिल्यो भगवातृषि उपानही प्रयुवाद्यः ब्राह्मणेभ्यः प्रयुक्तित मर्दते कंटकान सर्वान विषमान सन्तरत्य शकटं सस्पर्सयुक्तं दत्तं भवति चैवं हिं 'कंटकान्' द्वेषिणः

नन्दिपुराणे

## , अठङ्कारं तु यो दचाद्राह्मणाय सुर

- 1 These nine lines are emitted by the
- 2 हेमा. p. 164
- 3 Last quarter from T. O. -

स गच्छेद्वारूणं होकं नानाभरणस्पितः' ॥
जातः पृथिव्यां कालेन भवेद्वीपपृतिर्नरः ।
यज्ञोपवीतदानेन सुरेभ्यो ब्राह्मणायं च ॥
भवेद्विपश्रविदेदः श्रुभविद्याद्वेत्र संद्ययः ।
उच्जीपदायी यो मत्यों जायते सुकुटोत्कदः ॥
विस्तीर्णराजवंदो तु सितवृत्तः सहस्मवात् ।
यो गीतवायं द्यात्तु ब्राह्मणाय सुबुद्धिमान् ॥
स गन्धर्वपुरं गच्छेत् वसेत्तत्र गुगन्नयम् ॥

#### तथा

योऽपि कश्चित्तृपात्तीनां जलपानं प्रयच्छति । स नित्पतुष्टो वसति स्वर्गे युगञ्जतं नरः॥ याज्ञवल्क्यः

यस्य यस्य भवेदधी तस्य तस्य प्रदानतः तृणकाष्टसमेऽप्यर्थे गोपदानफले ल्रमेत् ॥

### विष्णुः

यद्यदिष्टत्मं लोके यचाऽन्यदिष तद्गहे।

1 I. O., gives this line and A. S. B. adds the. following:

गोप्रदानेन तु स्वर्गं वभवे निर्वेष्ठं नरः । शरवदानेन पुण्याई कन्यादानेन महत्वम् री द्विजेम्बर तर्पणं इत्या दत्वा वस्राणि भक्तिः । स्वरूट्य वभवे स्वर्णं यत्र गत्वा न घोचवि रा

2 Not traceable

तत्तद्गुणवते देयं तदेवाऽक्षयमिच्छता ॥

# नरसिंहपुराणे<sup>।</sup>

एकविंशत्यमी स्वर्गी निविष्टा मेरुमूईनि,। अहिंसादानकर्तारी यज्ञानां तपसां तथा॥ एतेषु निवसन्ति स्म जनाः कोधविवर्जिताः।

'एकविंदातिस्वर्गा'अनन्तरं वक्ष्यमाणा आनन्दप्रभृतयः।

जलमवेरो चाऽऽनन्दं प्रमोदं वहिसाहसे । भृगुप्रपाते सौख्यं च रणं चैवाऽस्य निर्मलम् ॥ अनरानेन मृतो यः स्यात् स गच्छेत्तु त्रिविष्टपम्<sup>ट</sup> । कृतुयाजी नाकप्रप्रमग्निहोत्री च निर्वृतिम् ॥

'कतुयाजी' सोमयांगकर्ता ।

तडागक्तपकर्ता च लभते पौष्टिकं द्विजः। सुवर्णदायी सौभाग्यं लभते सुमहातपाः³॥ द्यीतकाले महावहिं प्रज्वालयति यो नरः।

1 हेमां. pp. 172-3, reproduces even the prose explanations. नर. प्र. (ed. Gopalanarayan.) अ. १०, रहो-27 ft.

> स्वर्गारवैव दिजश्रेष्ठ पूर्वेश्वते समास्थिताः । एकविद्यानि स्वर्गा वै निविष्य मेरुम्दीनि ॥ •

<sup>2</sup> नर. पु. p. 98 : अनाशके तु संन्यासे मृतो मच्छेत्रिविष्टपम् 3 नर. पु. p. 98 : सुवर्णदांशी सौभाग्यं समन् स्वर्णतपः फलम्

सर्वसत्त्वहितार्थाय स स्वर्गं साप्सरं लमेत्॥
हिरण्यगोप्रदानेन निरहङ्कारमाष्ट्रियात्।
भ्रदानेन तु शुद्धेन लभते शानितकं पदम् ॥
गोप्रदानेन स्वर्गं तु निर्मलं लभते नरः ।
अश्वदानेन पुण्याहं कन्यादानेन मङ्गलम् ॥
हिरुचेम्यस्तर्पणं कृत्वा दत्वा वस्त्राणि शक्तितः।
श्वेतं तु लभते स्वर्गं यत्र गत्वा न शोचिति ॥
किपिलागोप्रदानेन परमार्थं महीयते ।
एकान्नभोजी यो मत्यों नक्तभोजी च नित्यशः॥
उपवासैस्त्रिरात्राचैः रक्षान्यः स्वर्गं सुखं लभेत्।
'एकान्नभोजी' एकभक्ततः।

सरित्स्नायी जितकोधो ब्रह्मचारी दृढवतः॥

- 1 हेमा. p. 173, स्वर्ग साप्सरसं लभेत
- 2 नर. g. p. 98 रीप्यहानेन for गोप्रहानेन, which is preferable as गोदान comes later.
- 3 I. O. and हेमा. p. 173
- 4 Three lines omitted by Udaipur Ms. and A. S. B.
- ठ भर. पु. p. 98 has the following five lines after this:

गोश्यूच्य प्रदानेन व्यर्ग मन्ययमाप्युनात् । भाषमासे सरिरकायो तिळ्येतुप्रदस्तया ॥ छत्रोषानहदाता च स्वर्गे जालुभयोभनम् । देवतायतनं कृत्वा द्विज्ञुध्यूकस्त्रया ॥ होर्पयात्राप्रदर्थेन स्वर्गेयजे महोयते ।

- 6 Udaipur Ms. reads प्रान्त .
- 7 नर. प्र. p. 98 : शान्तः स्वर्गे शुभे अभेत्

निर्मलं स्वर्गमाप्तोति तथा भूतहिते रतः । विचादानेन मेथावी निरहङ्कारमाण्तुपात् ॥ येन येन हि भावेन यचहानं प्रयच्छति । तत्तत्स्वर्गमवामोति यचदिच्छति मानवः' ॥ यस्तु स्वर्गणि दानानि ब्राह्मणेभ्यः प्रयच्छति । सम्प्राप्य न निवर्तत दिवं ज्ञान्तमनामयम् ॥

#### महाभारते

याज्यतः शिष्यतो चाऽपि कन्यया वा धनं सह । यद्यागच्छेयजेद्दयान्नैकोऽइनीयात् कथञ्चन ॥ यदमावसतो छस्य नाऽन्यत्तीर्थं परिग्रहे । देवपिंपितृगुर्वोदीन् वृद्धातुरद्वभुक्षितान्॥

'नान्यत्तीर्थ' मिति । वक्ष्यमाणदेवर्षिपितृगुर्वादिभ्यो नाऽन्यत्प्रकृष्टं दान ( पात्र ) मिलर्थः । 'परिग्रहे' धनार्जने ।

अन्तर्हिताभितृप्तानां यथाशक्ति वुसुक्षिताम् । द्रव्याणामपि शक्त्याऽपि देयमेषां कृतात्मनाम् ॥ अर्हतामनुरूपाणां नाऽदेयं द्यस्ति किञ्चन³।

- 1 S'loka omitted by हेमा.
- 2 हेमा. p. 174; नर. g. p. 98: gives three lines before संप्राप्य न निवर्तेत:

चत्वारि अतिदानानि कन्या गौर्भूः सरस्वती। नरकादुदरन्थेते जपबाहनदोहनात् ॥ यस्त सर्वाण्यानानि ब्राह्मणेश्वः प्रयच्छति।

3 हेमा. p. 11

उचैः अवसमप्पद्वं प्रापणीयं सतां विदुः ॥
अञ्जनीय पथाकामं सत्यसन्थो महावतः ।
स्वैः प्राणैर्माद्यणः प्राणान् परित्राय दिवं गतः ॥
रान्तिदेवश्च सांकृत्यो वसिष्ठाय महात्मने ।
अपः प्रदाय शीताश्च नाकष्टश्चमितो गतः ॥
आन्नेयचन्द्रदमयोर्ग्हृतोर्विविषं धनम् ।
दत्वा छोकान्ययौ धीमाननन्तान् स महीपतिः ॥
शिविरौशीनराङ्गानि धुनं च प्रियमौरसम् ।
प्राह्मणार्थमुपाकृत्य नाकष्टश्चपागतः ॥
प्रतदेनः काशिपतिः प्रदाय नयने स्वके ।
व्राह्मणायाङ्गुलां कीर्तिमह चाङ्मुन्न चाङ्मुन्ते ॥
दिव्यं मुष्टशलाकं तु सौवर्णं परमर्द्वि तत् ।
छन्नं देवसुधो दत्वा सराष्ट्रोऽन्यपतिद्वम् ॥

'मृष्ट्रशलाकं' उज्वलपञ्जरम्<sup>2</sup>।

संकृतिश्च तथाऽऽत्रेयः दिाष्येभ्यो त्रह्म निर्गुणम् । उपिदश्य महातेजा गतो लेकानमुत्तमान् ॥ अभ्यरीपो गवीर्दत्या व्राह्मणेभ्यः यतापवान् । अर्धुदानि दशैकं च सराष्ट्रोऽभ्यपतदिवम् ॥ सावित्री क्रुण्डले दिव्ये शरीरं जनमेजयः"।

<sup>1</sup> देना. p. II, विधिवदर्न

<sup>2</sup> Comment reproduced by &s. p. 11

<sup>3</sup> देना. p. 12 interpolates here रम्बमानवर्ष भैर दरबाइन्ने क्षेत्र-

ब्राह्मणार्थे परित्यज्य जग्मतुर्ह्घोकसुत्तमम् ॥ सर्वरतं वृपादभी युवनाइवः प्रियाः स्त्रियः। रम्यमावसथं चैव दत्वा स्वर्लोकमास्थितः ॥ निमी राष्ट्रं च वैदेहो जामदग्न्यो वसुन्धराम्। ब्राह्मणेभ्यो ददौ चाऽपि यशश्चोर्वी सपत्तनाम्॥ अवर्पति च पर्जन्ये सर्वभूतानि चाऽसकृत्। वसिष्ठो जीवयामास प्रजापतिरिव प्रजाः ॥ कवन्धमस्य पुत्रस्तु मरुत्तो नृपतिस्तथा । कन्यामङ्गिरसे दत्वा दिवमाञ्ज जगाम ह ॥ ब्रह्मदत्तस्य पश्चास्यो राजा बुद्धिमतां चरः । निधिं शङ्कं द्विजातिभ्यो दत्वा लोकानवाप्तवान्॥ राजा मित्रसहश्चाऽपि<sup>2</sup> वसिष्ठाय महात्मने। मदयन्तीं प्रियां दत्वा तया सह दिवं गतः॥ सहस्रजिच राजिंदः प्राणानिष्टान् महायशाः। ब्राह्मणार्थे परित्यज्य गतो लोकाननुत्तमान्॥ सर्वकामैश्च सम्पूर्ण दत्वा वेइम हिरण्मयम्। मुक्जन्ताय<sup>3</sup> गतः स्वर्गं शतग्रुम्नो महामतिः॥ नाम्ना च युतिमाञ्चाम शाल्वराजः प्रतापवान् । दत्वा राज्यमृचीकाय गतो लोकाननुत्तमान् ॥ मदिराइवश्च राजर्पिर्दत्वा कन्यां समध्यमाम् ।

<sup>1</sup> हेमादि does not give the following five lines.

<sup>2</sup> हेमा. p. 12, मित्रसहस्रथ

<sup>3</sup> *Ibid*, महलाय

सुवर्णहस्ताय गतो लेकान देवैरभिष्दुतान् ॥
लोमपादश्च रार्जापैः शान्तां 'दत्वा सुतां प्रसः।
क्रप्यशृक्षाय विपुलैः सर्वैः कामैरयुज्यत ॥
दत्वा शतसहस्रं तु गवां राजा प्रसेनजित्।
सवत्सानां महातेजा गतो लोकानतुत्तमान् ॥
एते चाऽन्ये च यहवो दानेन तपसा सह।
महात्मानो गताः स्वर्गं शिष्टात्मानो जितेन्द्रियाः॥
तेषां प्रतिष्ठिता कीर्तिर्णविचिष्ठिति मेदिनी।
दानयञ्चप्रजासगैरेके हि दिवमाप्तुयुः॥

#### तथा

वस्राभरणदातारो भक्तपानात्रदास्तथा । कुदुम्यानां च दातारः वृद्धपाः स्वर्गगामिनः ॥ सहस्रपरिचेष्टारः तथैव च सहस्रदाः । दातारश्च सहस्राणां ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ सुवर्णस्य च दातारो गवां च भरतर्पभ । यानानां च पदातारस्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ वैवाहिकानां मैपाणां दीनानां च युधिष्ठिर । दातारो वाससां चैव पुरुषाः स्वर्गगामिनः ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 12, स तां

<sup>2</sup> देना. p. 171

<sup>3</sup> Ibid, क्टुम्बासप्रदातारः

<sup>4</sup> Ibid, त्रातास्य

भयाच्छापात्तथा' वाघाहारिद्धाद्व्याधिधर्षणात् । यत्कृते प्रतिमुश्चेत ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ विहारावसथायानकृपारामसभाप्रदाः । प्रपाणां चैव कर्तारस्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ शुश्रूपाभिस्तपोभिश्च दतमादाय भारत । ये प्रतिग्रहनिस्केहाः ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ सर्विहिंसानिवृत्ताश्च नराः सर्वसहाश्च ये । सर्वस्याऽऽश्र्यसृताश्च ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ आख्याश्च वळवन्तश्च यौवनस्थाश्च भारत । ये वै जितेन्द्रिया घीरास्ते नराः स्वर्गगामिनः ॥ उपकारिषु सस्नेहा मृदवः स्नेहयत्सलाः । स्वावाधाः सुप्रसाधाश्च पुरुषाः स्वर्गगामिनः ॥

इति श्रीलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डे प्रकीर्णकदानानि<sup>3</sup>।

<sup>1</sup> हुमा p. 173, नयेत्पातात्ततथा

<sup>2</sup> Ibid, कृत

<sup>3</sup> I.O.

# अथ कूपवापीतडागविधिः

## तत्र युम्ः'

क्पारामप्रपाकारी तथा वृक्षावरोपकः। कन्यापदः सेतुकारी स्वर्गमाप्नोत्यसंशयः॥ तडागे यस्य पानीयं सततं खल्ज तिष्ठति। स्वर्गलोके गतिस्तस्य नाऽत्र कार्या विचारणाः॥

> येपां तडागानि शुनाः प्रपाश्च आरामक्षपाश्च प्रतिष्ठिताश्च<sup>3</sup> । अनुप्रदानं मधुरा च वाणी तेषामयं चैव परश्च लोकः ॥

### आदित्यपुराणे⁴

सेतुयन्यरता ये च तीर्थे शौचरताश्च ये। तडागक्षपकर्तारो मुज्यन्ते ते तृपाभयात्॥ 'तीर्थशौचरता।' जढावतरणमार्गसंस्कर्तारः।

<sup>1</sup> हेमा. p. 911

<sup>2</sup> Ibid, p. 917

<sup>3</sup> Ibid, p. 911, प्रतिथनाथ and अवप्रदाने for अनुप्रशनम

<sup>4</sup> देवा. p. 915

233

#### विष्णुः'

अथ क्एकर्त्तुः

तत्प्रवृत्ते तु पानीये दुष्कृतार्थं विनद्दयति । तडागकृत्रित्यतृग्नो वारुणं लोकमद्द्युते ॥ जलप्रदः सदा तृग्नो भवति ।

'तत्प्रवृत्ते' तस्मात् क्रुपात् प्रवृत्ते ।

ैवृक्षारोपिवतुर्वेक्षाः परलोके तुत्रा भवन्ति । वृक्षम-दस्य वृक्षाः अम्ह्रनैर्वेवान् प्रीणयन्ति । फलैक्षाऽतिथीन् , छाययाऽभ्यागतान् । देवे वर्षत्युदकेन पितृन् केतुकृत् स्वर्गमाम्रोति ।

तथां⁵

क्तपारामतडागेषु देवतायतनेषु च । पुनस्संस्कारकर्त्ता च लभते मौलिकं फलम् ॥

# नन्दिपुराणे<sup>6</sup>

यो वाषीमथवा कूपं देशे तोयविवर्जिते । खानयेत् स नरो याति स्वर्गे प्रेत्य शतं समाः ॥ देवैरेकत्वमतुरुं तृष्णाक्षुद्वर्जितस्तथा ।

- 1 हेमा. p. 915
- 2 हेमा. p. 938
- 3 Ibid, प्रस्तैः; Udaipur Ms. reads प्रस्तेः
- 4 हमा. p. 938 omits this clause.
- 5 हेमा. p. 915
- 6 हेमा. p. 915

तडागकर्त्ता वसित स्वर्गे युगचतुष्टयम् ॥ यत्र विद्योऽथ गौरेका पायिनी सटिलं कचित् । तडागं ताइशं कृत्वा स्वर्गे दशयुगान् वसेत् ॥ तथा'

भो वापीमग्निसाक्ष्मेण विधिवत् प्रतिपादयेत् । कोणेपूदककुम्मस्थात् सम्रद्रानच्यं श्रद्धया ॥ चतुरश्चतुरन्ता तु तेन दत्ता मही भवेत् । तत्सित्रधौ द्विजानच्यं विधिवत् यानभोजनैः ॥ स याति वादणं लोकं दिन्यकामसमन्वितम् । वाष्यास्तीरे च यः कुर्यात् सच्छायं तस्युचकम् ॥ तहदानाद्दशगुणं वापीदानाचतुर्गुणम् । संयोगदानेन फलं लभते युह्यः स वै ॥

#### स्कन्दपुराणे

अवटं यो नरः कुर्यादपां पूर्णं सुशोभनम् । दयाच<sup>3</sup> ब्राह्मणेभ्यस्तं भोजयित्वा यथाविषि ॥ अष्टाभिः सुविचित्राभिः पतकाभिरटङ्कृतम् । पितृंस्तारयते पश्चात्तं दत्वा तु नरोत्तमः ॥ यात्यप्सरस्सुगीतेन वरुणस्य सठोकताम्॥

'अवटो'ऽञ्च कृषः ।

<sup>1</sup> देमा. p. 917

<sup>3</sup> देमा. p. 915

<sup>3</sup> A. S. B., द्यात् गुत्राझचेन्यः

<sup>4</sup> देना. p. 913; विनृंखरेत प्रधायते

## मत्स्यपुराणे

#### सत्स्य उवाच

पुराणेदिवतिहासेषु पट्यते राजसत्तम' । प्राप्य पक्षं शुभं शुक्तं अतीते चोत्तरायणे<sup>2</sup>॥ पुण्येऽहि विपैः कथिते कृत्वा ब्राह्मणवाचनम्। प्रागुदक्पवणे देशे तडागस्य समीपतः॥ चतुर्हस्तां शुभां वेदिं चतुरस्रां चतुर्भुखीम् । तथा पोडशहस्तस्स्यान्मण्डपश्च चतुर्भुत्वः॥ वेचाश्च परितो गर्त्ताऽरितमात्रा त्रिमेखला ।-नव सप्ताऽधवा पश्च <sup>3</sup>योनिर्वका नृपात्मज ॥ वितस्तिमात्रा योनिः स्यात् पट्सप्ताङ्गुलविस्तृता । गर्त्ताश्च तत्र सप्त⁴ स्युस्त्रिपर्वोच्छितमेखलाः॥ सर्वतः सर्ववर्णाः स्युः पताकाध्वजसंयुताः। अइवत्योदुम्बरह्रक्षवटशाखाकृतानि तु ॥ मण्डपस्य प्रतिदिशं द्वाराण्येतानि कार्येत्। द्युभास्तत्राष्ट्र होतारो द्वारपालास्तथाष्ट्र है ॥ अष्टी तु जापकाः कार्या ब्राह्मणा वेदपारगाः। सर्वेटक्षणसम्पूर्णा<sup>5</sup> मन्त्रवन्तो जितेन्द्रियाः॥

<sup>1</sup> Supplied by I. O.

<sup>2</sup> देना p. 926: I. O. and देना correct the last quarter.

<sup>3</sup> हेमा. p. 927, मोनिर्वत्रप्रात्

<sup>4</sup> हेमा. p. 927, धनतास्सुः 5 हेमा. p. 927, धंपनाः

कुल्कीलसमायुक्ताः स्थापकास्त्युर्द्विजोत्तमाः ॥

गर्तादिपरिमाणं, ऋत्विजां च सर्वेलक्षणानि, तुलापुः रुपेऽभिहितानि'। 'स्थापकाः' आचार्याः।

प्रतिगत्तें तु कलशाः पञ्जोपकरणानि च । व्यजनं चाऽऽसनं शुद्धं ताञ्चपात्रे सुविस्तरे ॥ ततस्त्वनेकवर्णाः स्युवेलयः प्रतिदैवतम् । आचार्यः प्रक्षिपेद्भृमौ अभिमन्त्र्य विचक्षणः॥ त्र्यरित्तमात्रो यूपः स्यात् क्षीरवृक्षविनिर्मितः। यजमानप्रमाणो वा संस्थाप्यो सृतिमिच्छता॥ हेमालङ्कारिणः कार्याः पञ्चविंशतिक्रत्विजः। कुण्डलानि च हैमानि केस्रकटकानि च॥

1 See infra p. 51

3 Bid, yart

2 हेमा. p. 927 (वास्तुन्ता) हेमा. comments as follows:
पुण्येऽहि द्यमकप्रांदी ब्राह्मणानां वाचनं विरामापानां दरव्यम् ।
सत्रोत्तर्मपूर्वदिवसे 'यस्तडामानुसर्गं करिष्णः इति विहितग्रह्म्मो वर्यमानो इदिप्राह्ममञ्जूवदिकं विधाय प्राह्मणवाचनं कुर्यातः । वास्तुर्भः
वा वाऽत्र कर्तव्या । यतस्तदकरणे मास्वपुराणे दौषः धूयते—'वास्तुपूजामकुर्वाणोऽतप्यादारो भविष्पतिः इति । तत्प्रवस्त्त्य पृद्धतो—विस्तुतः । हस्तादिक्षणमुक्तं परिमापानाम् । 'गर्ताः' कुण्वाति । ताति व वत्यस्तु दिख्य वतारि, ऐशाम्यो प्यममानार्यकुण्वितित पर्या कुर्यादे । पतावस्तु प्राच्यादिप्रद्विणिदिनिदिद्यं पीतरक्तांत्राकानिमगुष्कृहण्यादिग्रय्यादः
पर्यादिप्रदिक्षाण्याद्विनिद्याः परिक्रामानार्यकुण्यादिम्
पर्यादिप्रदिक्षाणान् पिद्यायोजातालकृहतः । शायाविष्ययादः
पर्यादिप्रदिक्षाणान् 'अमुस्किपीयनेनाइस् यस्ते, तम् ने तर्यातस्थादं तथाङ्गुळीपवित्राणि वासांसि विविधानि च । दक्षयेव समं सर्वानाचार्य द्विगुणं पुनः ॥ दचाच्छयनसंयुक्तमात्मनश्चाऽपि यत् प्रियम् । सौवर्णी कूर्ममकरौ राजतौ मत्स्यडुण्डुभौ ॥ ताम्रौ कुळीरमण्डूकौ वायसः शिंशुमारकः । एवमासाय तान् सर्वानादावेव विज्ञाम्पते ॥

'आदौ' प्रथमम् ।

शुक्रमाल्याम्बरघरः शुक्रगन्धानुलेपनः । सर्वोपध्युदकस्तानस्तापितो वेदपुङ्गवैः ॥ यजमानः सपत्नीकः पुत्रपौत्रसमन्वितः। ः पश्चिमं द्वारमाश्चित्य प्रविदोचागमण्डपम् ॥ ततो मङ्गलदान्देन भेरीणां निःस्वनेन च' । रजसा मण्डलं कुर्यात् पश्चवर्णेन तत्ववित् ॥ पोडदारं ततश्चकं पद्मगर्भं चतुर्मुख्म ।

1 हेमा. p. 928 comments thus: 'प्रतिगर्वेग्सादि । प्रविक्वय-सासनद्वयं तामपात्रद्वयं विष्ठद्वयं व्यक्तनं वर्षे सुवः स्वक्व-क्तादिभू-पितं पयस्त्राम्में कळां च स्थापयेत् । 'परोपपरणानि पित्रेत्र पित-त्रस्केटक्तप्रोक्षणीयात्रप्रयानीस्वृत्त्वकेषाम्बिह्स्यानात्रानि स्थाप्यान्ति स्थाप्यानि स्थाप्यान्ति स्थाप्यान्ति स्थाप्यान्ति स्थाप्यान्यान्ति स्थाप्यान्ति । एवसन्यदिष प्रकृतीपयोगि कर्मोप्यान्ति पूर्वमेवा-प्रसादित्ते । एवसन्यदिष प्रकृतीपयोगि कर्मोप्यान्ति पूर्वमेवा- चतुरस्रं च परितो वृत्तं मध्ये सुशोभनम् ॥ वेद्याश्चोपिर तत्कृत्वा ग्रहान् लोकपर्तास्तथा । विन्यसेन्मन्त्रतः सर्वान् मितिदक्ष विचक्षणः ॥ झपादीन् स्थापयेन्मध्ये वारुणं मन्त्रमाश्चितः । त्रक्षाणं च शिवं विष्णुं तत्रैय स्थापयेद्युषः ॥

### 'झपादीन्' मकरादीन् ।

विनायकं च विन्यस्य कमलामस्विकां तथा। शान्त्यर्थं सर्वलोकानां भूतग्रामं न्यसेत्ततः॥ पुष्पभक्ष्यफलैर्युक्तमेवं कृत्वाऽधिवासयेत्। क्रुम्भांश्च रत्नगर्भास्तान् वासोभिरभिवेष्ट्य च ॥ पुष्पगृन्धेरलङ्कत्य द्वारपालान् समन्ततः। पठध्वामिति । तान् त्रुपादाचार्यस्त्वभिपूजपेत् ॥ यहुचौ पूर्वतः स्थाप्यौ दक्षिणेन यजुर्विदौ । सामगौ पश्चिमे स्थाप्यो उत्तरेण त्वधर्विणौ ॥ उदङ्सुखो दक्षिणतो यजमान उपाविशेत्<sup>3</sup>। यजध्वमिति तान् ब्र्याद्वोतृकान् पुनरेव च ॥ उत्क्रप्टमन्त्रजप्येन तिष्ठध्यमिति जापकान्। एवमादिइय तान् सर्वान् मयुज्यार्जम् स मन्त्रवित्॥ जुहुयाद्वारुणैर्मन्त्रेराज्यं च समिधस्तधा । श्रत्विरिभश्चेव होतव्या वार्गरेव सर्वशः॥

<sup>1</sup> I.O., বরদা
3 I.O., ধ্যর্থনী

<sup>3</sup> днг. р. 929

ग्रहेभ्यो विधिवद्धुत्वा तथेन्द्रायेठ्वराय च । मरुद्भ्यो लोकपालेभ्यो विधिवद्विर्वकर्मणे' ॥ रात्रिसूक्तं च रौद्रं च पावमानं सुमङ्गलम् । जपेरम् पौरुपं सुक्तं पूर्वतो व्यह्नचाः पृथक् ॥

'रात्रिस्त्कं' "रात्री व्यख्यदायती" इति । 'रौद्रस्त्कं' "इमा रुद्राये"त्यादि । 'पावमानं' "नृपे"त्यादि(१) । 'सम-इंटं स्त्कं' "कनिकदज्जनुप" मित्यादि । 'पौरुपं' "सहस-रीपें"त्यादि ।

शाकं रोहं च सौम्यं च कौष्माण्डं जातवेदसम्। सौरसक्तं जपेरंस्ते दक्षिणेन यज्जविदः॥

'शाकं सुक्तं' "इन्द्रं वो विश्वतस्परी"त्यनुवाके "इते तु शक"मिति शकलिङ्गकम्। 'रौद्रं सुक्तं' "इमा रेद्रापं स्थिनं रधन्वन" इति पडुचः। 'सौम्पं सुक्तं' "सोमो चेनु"मिति पडुचः। 'कौष्माण्डसुक्तं' "पदेवा देवेहेडनिम"ति ज्व-त्वारोऽनुवाकाः। 'जातवेदसं सुक्तं' "यस्त्वा हृदा कीरिणे", त्यनुवाकः। 'सौरसुक्तं' "सुपो देवी"मिति पडुचः। एतानि सुक्तानि तैतिरीपाणां प्रसिद्धानिः।

वैराजं पौरुपं सूक्तं सौपर्णं रुद्रसंहितम् । दौरावं पश्चनिधनं गायत्रं ज्येष्टसाम च ॥

<sup>1</sup> हेमा. р. 930

<sup>2</sup> हेमा. p. 930, जुहुयात्

<sup>3</sup> Reproduced verbatim by हेमा. p. 930

चतुरस्रं च परितो वृत्तं मध्ये सुद्योभनम् ॥ वेद्याख्योपिर तत्कृत्वा ग्रहान् लोकपर्तीस्तथा । विन्यसेन्मन्त्रतः सर्वान् प्रतिदिक्षु विचक्षणः ॥ झपादीन् स्थापयेन्मध्ये वारुणं मन्त्रमाश्रितः । ब्रह्माणं च द्यावं विष्णुं तत्रैव स्थापयेद्युषः ॥

#### 'झपादीन्' मकरादीन्।

्र विनायकं च विन्यस्य कमलामस्यिकां तथा। शान्त्यर्थं सर्वेहोकानां भूतग्रामं न्यसेत्ततः॥ ं पुष्पभक्ष्यफलैर्युक्तमेवं कृत्वाऽधिवासयेत्। कुरभीश्र रवगर्भास्तान् वासोभिरभिवेष्ट्य च ॥ • पुष्पगन्धैरलङ्कृत्य द्वारपाछान् समन्ततः। पठध्वामिति' तान् ब्रृयादाचार्यस्त्वभिपूजयेत् ॥ यहुचौ पूर्वतः स्थाप्यौ दक्षिणेन यज्जविंदौ। सामगौ पश्चिमे स्थाप्यौ उत्तरेण त्वधर्विणौ ॥ उदङ्गुखो दक्षिणतो यजमान उपाविशेत्<sup>3</sup>। यजध्वमिति तान् ब्रूयाद्वोतृकान् पुनरेव च ॥ उत्क्रष्टमन्त्रजप्पेन तिष्ठध्यमिति जापकात्। एवमादिइय तान् सर्वान् प्रयुज्याऽम्निं स मन्त्रवित्॥ जुहुयाद्वारुणैर्भन्त्रैराज्यं च समिधस्तथा। श्रत्यिरिभश्चेव होतव्या वारुणैरेव सर्वदाः ॥

<sup>1</sup> I.O., यज्ञध्ये

<sup>2</sup> I. O., અપર્વેળી 3 દ્વેમા. p. 929

ग्रहेभ्यो विधिवद्भुत्वा तथेन्द्रायेद्वराय च । मरुद्रवो लोकपालेभ्यो विधिवद्विद्वकर्मणे' ॥ रात्रिसुक्तं च रौद्रं च पावमानं सुमङ्गलम् । जपरम् पौरुपं सुक्तं पूर्वतो व्यह्चाः पृथक्॥

'रात्रिस्त्तं' "रात्री व्यख्यदायती" इति । 'रौद्रस्त्तं' "इमा रुद्राये"त्यादि । 'पावमानं' "नृपे"त्यादि(?) । 'सम-इन्छं स्त्तां' "कानेकदज्जनुप" मित्यादि । 'पौरुपं' "सहसन् द्रापिं"त्यादि ।

शाकं रीद्रं च सीम्पं च कीप्माण्डं जातचेदसम् । सीरसुक्तं जपेरस्ते दक्षिणेन पञ्जविंदः ॥

'शाफं सक्तं' "इन्द्रं यो विद्यतस्परी"त्यनुवाके हिंदुं नु शक"मिति शकलिङ्गकम्। 'रीद्रं सक्तं' "इमा च्ह्रापं स्थिनं रथन्वन" इति पड्ड्यः। 'सीम्यं सक्तं' "सोमो भेनु"मिति पड्डाः। 'कीप्माण्डसक्तं' "पद्देवा देवेहेडनिम"ति व्य-त्वारोऽनुवाकाः। 'जातवेदसं सक्तं' "यस्त्या छुदा कीरिणे", त्यनुवाकः। 'सीरस्क्तं' "सूर्यो देवी"मिति पड्यः। एतानि सुकानि तैक्तिरीयाणां प्रसिद्धानि ।

वैराजं पौरुपं सुक्तं सौपर्णं रुद्रसंहितम् । शैशवं पञ्चनिधनं गायत्रं ज्येष्टसाम च ॥

<sup>1</sup> tar. p. 930

<sup>3</sup> Eas. p. 930, Agair

<sup>3</sup> Reproduced verbatim by Int. p. 930

वामदेव्यं बृहत् सीम्यं रीरवं सरथन्तरम् । गर्वाव्रतं विकर्णं च रक्षोव्रं च यदास्तथा ॥ गायन्ति सामगा राजन् पश्चिमद्वारमाश्रिताः ।

'वैराजं' "पिवा सामिमन्द्रे"ति पसिद्धम् । 'पौरु' सुक्तं' "सहस्रदीपें"त्यजोत्पन्नम् । 'सौपर्णावि' "उद्वेरं विश्वतामयं"मित्यात्र जीण सामानि । 'रुद्रसंहिता' "सो मो. राजानं मित्यादि प्रसिद्धा । 'दौन्नावं' "उचा ते जात मन्धसं' इति । 'पञ्चनिषनं चामदेव्यं' "क्या नश्चित्रे"ि पसिद्धम् । 'गायजं "तत्सवितृति'त्यादि । 'च्येष्ठसाम'त्रीण आज्यदोहानि । 'वामदेव्यं' प्रामगेयम् । 'वृहत्' "त्वा मिद्धि हवामह्" इति प्रसिद्धम् । 'सोम्यं' "सोमवर्त सन् प्यांसी "ति । 'रीरवं' "पुनानः सोमें"त्यत्र प्रसिद्धम् । 'र्थ नतरं' "अभि त्वा ग्रुर् नोजनं सोमें"त्यत्र प्रसिद्धम् । 'गवांवर्त "तेमन्वत्रप्रथम"मिति द्वे सामनी । 'विकर्ण' "विभावि" त्यत्र प्रसिद्धम् । 'र्थ प्रस्ति प्रसिद्धम् । 'र्थ प्रसिद्धम् । 'स्वा प्रसिद्धम् । 'र्थ प्रसिद्धम् । '।

आधर्वणाश्चोत्तरतः ज्ञान्तिकं पौष्टिकं तथा। जपेरन्मनसा देवमाश्चिता वरुणं प्रसुम् ॥ पूर्वेग्रुरभितो रात्रावैवं कृत्वाऽधिवासनम्। गृदमादाय<sup>ट</sup> कुम्भेषु प्रक्षिपेबत्वरात्तथा ॥ रोचनां च ससिद्धार्थान् गन्धान् गुग्गुकुमेव च।

<sup>1</sup> Reproduced verbatim by हेमा. p. 931

<sup>2</sup> हेमा. p. 931, मृदमानीय कुण्डेपु

गजाइवरथवल्मीकसङ्गमहदगोक्कलात् ॥ स्नपनं तस्य कर्तव्यं पश्चभङ्गसमन्वितैः । पूर्तकर्तुर्महामन्त्रैरेवं कृत्वा विधानतः ॥

'पञ्चभङ्गाः'

अइवत्थोदुम्बरहक्षवटवेतसपल्छवाः'।

एवं क्षपां समुद्राह्य विधियुक्तेन कुर्मणा ॥ ततः प्रभाते विमले सञ्जातेऽध दातं गवाम् । ब्राह्मणेभ्यः प्रदातव्यमष्टपद्यव्यव्या पुनः॥ पश्चादाद्वाऽथ पद्त्रिंशत् पश्चविंशति वा पुनः । ततः साम्यत्सरैः प्रोक्ते द्युद्धे लग्ने सुद्योभने ॥ वेदशब्दैः सगान्धर्धेर्वाग्रेश्च विविधैः शुभैः। कनकालङ्कतां तत्र कृत्वा गामवतारयेत्॥ सामगाय च सा देया ब्राह्मणाय विशाम्पते। पात्रीमादाय सौवर्णी पश्चरत्रसमन्विताम्॥ ततो निक्षिप्य मक्रं मत्स्यादीन् तांश्च सर्वदाः। धृतां चतुर्भिर्विपैस्तु वेदवेदाङ्गपारगैः॥ महानदीजलोपेतां दध्यक्षतविभृषिताम्। उत्तराभिमुखो न्युब्जं जलमध्ये तु कारयेत्॥ आधर्वणेन साम्रा च "धुनर्मा"मित्यूचेन च । "आपो हिष्ठे"ति मन्त्रेण क्षिप्त्वाऽऽगत्य च मण्डपम् ॥ 'आथर्चणं साम' "क्षत्रो देवीरिभष्टय" इत्यत्र प्रसिद्ध-मरुण्ये गेयम् ।

#### तथा

पूजियत्वा सदस्यांस्तु विहें दद्यात् समन्ततः । प्रनार्दिनानि होतव्यं चत्वारि सुनिसत्तमाः॥ चतुर्धीकर्म कर्तव्यं देया तत्राऽपि दाक्तितः। . दक्षिणा राजशार्दूल वरुणं संस्मंरंस्ततः ॥ कृत्वा तु यज्ञपात्राणि यज्ञोपकरणानि च । ऋत्विग्भ्यस्तु समं दत्वा मण्डपं विभजेत् प्रनः ॥ हैमपात्रीं व शस्यां च स्थापकाय निवेद्येत । ततः सहस्रं विप्राणामथवाऽष्टशतं तथा ॥ भोजयेच यथादाक्त्या पश्चादाद्वाज्य विंदातिम् । एवमेव पुराणेषु तडागविधिरुच्यते॥ कूपवापीषु सर्वासु तथा पुष्करिणीषु च। एप एव विधिईष्टः प्रतिष्ठासु तथैव च ॥ मन्त्रतस्तु विद्योपः स्यात् <sup>ट</sup>प्रासादोद्यानभूमिषु । अयं<sup>3</sup> त्वदाक्तावर्द्धेन विधिर्देष्टः स्वयंभुवा॥ स्वरूपेष्वेकाग्निवर्त् कार्यो वित्तशाख्यादते नृभिः⁴।

I. O., हैमपानी and मेप्यां for बच्चां; the two sets are wrongly joined.

<sup>2</sup> I.O., आरामोद्यान

<sup>3</sup> हेमा, p. 933, अर्थ च शकावर्षेन

<sup>4</sup> I.O., शाठ्यादिवर्जनैः

पानृट्काले स्थितं तोयमग्निष्टोमसमं स्मृतम् ॥ शरत्कालस्थितं यत्स्यात् तदुक्तफलदायकम् । वाजपेयातिराञ्चाभ्यां हेमन्तशिशिरस्थितम् ॥ अश्वमेषसमं पाहुर्वसन्तसमये स्थितम् । श्रीष्मे च यत्स्थितं तोयं राजसूयाद्विशिष्यते ॥

> एतान्महाराज विशेषधर्मान् करोति उच्पामथ ग्रुद्धबुद्धिः । स याति रुद्रालयमाशु पूतः कल्पाननेकान् दिवि मोदते च॥ अनेकलोकान् 'समहस्तपादान् सुक्त्वा पराईद्वयमङ्गनाभिः । सहैय विष्णोः परमं पदं यत् प्रामोति तयागरतेन सूयः ॥

#### यह्नचगृह्यपरिशिष्टे<sup>3</sup>

अथाऽतो वारुणविधि वापीयज्ञं व्याख्यास्यामः । पुण्ये तिथिकरणे शुभे नक्षत्रे प्राची दिश्ञमास्थाय प्राक्य-वणे उदक्पवणे वा उदकसमीपेऽग्निष्ठपसमाधाय वारुणं चर्च अपित्वा, आज्यमागान्तं कृत्वा, चतम् आज्या-हुर्तार्जुहुयात् "समुद्रज्येष्ठा" इति प्रत्यृचम् । ततो हविषा-ऽष्टाहुर्तार्जुहुयात् "तत्त्वा यामि ब्रह्मणा वन्दमाना" इति

<sup>1</sup> देना. p. 933, अनेन लोहांस समस्त

<sup>2</sup> Ibid, त्योगबलेन

<sup>3</sup> हेमा. p. 936; उत्सर्गनयूच ( ed. Gujarathi Press) p. 3

पत्र । "त्वजो अग्ने वरुणस्य विद्वानि"ति द्वे । "इमं मे वरुण श्रुघी"ति च स्विष्टकृतं नवमम् । नव वै प्राणाः प्राणा वै आपः तस्मादापो नवभिर्जुहोति । मार्जनान्ते धेनुमवतारयेत् । अवतीर्यमाणामनुमन्त्रयेत् ।

> 'इदं सिललं पवित्रं कुरूषं शुद्धाः पूता असृतास्सन्तु नित्यम् । भावयन्तो सर्वतीर्थाभिपिक्तं लोकाल्लोकं तरते तीर्यते च'॥

इत्यनेन एच्छाप्रे यजमानः स्वयं लग्नः आचार्यणाऽन्वारच्य उत्तीर्य "आपो अस्मान्मातरः ग्रुन्धपन्त्व"त्य-नयाऽपराजितायां दिइयुत्थापयेत् "सूयवसा हि भगवती भवतीह भूया" इति । यदि सा हिङ्करोति "हिङ्कण्वती वसुमती वस्त्नामि"ति जपेत् । तां स्वेलकण्डां काञ्चन-शृङ्गां ताम्रपृष्टीं वृपप्रजां रौप्यख्रां कांस्योपदोहां विमाय सामगाय दवात् इतरां वा । शक्त्या दक्षिणा आचा-यीय देया । तत उत्सर्गं कुर्यात् । "देवपितृमनुष्याः भीयन्ता"मिति उत्सृजेत् इत्याह द्यौनकः । यजमानो व्यासणान् भोजयित्या स्वस्त्ययनं वाचयेत् ।

इति क्रपवापीतडागविधिः॥

#### अथ द्वारीवन्धः

# देवीपुराणे<sup>1</sup>

#### वह्योवाच

देव्यः शस्ताः सुरश्लेष्ठ सर्वकामप्रसाधिकाः। तासां समुपभोगार्थं जलपात्राणि कारयेत्॥ द्वारीयन्धादिकाः राक्र<sup>2</sup>क्षपद्याट्यन्तकाः शुभाः। ततः<sup>3</sup> खातं तडागं तु विपाली <sup>4</sup>विश्वकी मता ॥ शोभाव्या दीर्घिका शोक्ता चतुरस्रा तु वापिका । क्रुपाः पादविहीनाश्च सपादास्तोरणान्विताः॥ संक्रमा वन्धवरणा सरन्ती मातृका मता<sup>5</sup>। गिरेरन्तर्गता द्वारी सस्कोटं हरकं तथा॥ चक्रमर्दः सचलको ह्यर्गला चेति चाऽन्तिमा । वजनागमधोगामी न मिध्यन्ति कदाचन ॥ हेलात्मा च तथा चक्रं सुखसाध्या प्रकीर्तिता। उत्तमाधममध्याश्च स्वल्पबद्धा सुखग्रहा ॥ दैर्घ्योच्चवन्धगाथा तु साऽधमा परिकीर्तिता । शतसाहस्रपर्यन्ता द्विदण्डाप्टद्विदण्डिका॥

<sup>1</sup> длг. pp 919-924 ff

<sup>2</sup> हेमा. p. 919, प्रप्नरिण्यन्तकाः

<sup>3</sup> *1bid*, **त**ਲ**ਧਾਰੇ** 

<sup>4</sup> Ibid, पौष्टिकी

<sup>5 1</sup>bid, शक सावन्धकरण क्षिरन्ती सिण्टिका मता

द्वारी श्रेष्टाऽधमा तात यहुयन्धा च या भवेत् । सिकतापङ्कसच्छिद्रां समजां परिवर्जयेत् ॥ शुभाहे दीर्घविस्तारं मित्वा यन्धं समाचरेत्। त्रिपश्चाप्टकपर्यन्तः श्रेष्टो यन्धः प्रकीर्तितः ॥ शतद्वयं शुभा पाली कराणां सप्तधाऽधमा। विस्तारः कथितः शास्त्रे पार्लीयन्धस्य पण्डितैः॥ प्राकारफ्टनलिकापुरकाष्ट्रसञ्चयम्। प्रष्टमग्रे' भवेद्धन्धमर्द्धचन्द्रं सक्रम्यलम् ॥ भ्रजिहा छलने शक्तमास्थानं तोयसङ्गमम्"। पापाणघदितं यद्धमघटं विल्वकाष्ठजम् ॥ दिालास्तम्भनिषद्वन्तु प्रयुविस्तीर्णसश्चितम् । वजसन्धानसंयोगं समं वा दान्तकं परम्॥ यथाकालसहं विद्वास् कुक्षिघातं तु कारयेत्। न मध्यहृदये लातं कम्पले वाऽपि दापयेत्॥ महादोपकरं तत्तु द्वारीकर्तुर्भयमदम्। प्रयतः फुटने कार्यी मृत्तिकाकूर्यनादिके॥ निकास् व प्रदातव्यं होतं सुसलपहितम्। समाप्तिपर्ययं यावत् उपलान् खातवेननृप ॥ अन्यथा न भेषेद्वादा व्यायदोषकरी भेषेत्। पार्टी तस्मानुरतां फुर्योदपप्रतां न पहिताम् ॥

<sup>1 (</sup>cr. p. 930, प्रकार

<sup>2 1881,</sup> मूचेशे पत्रने पत्र दल्लाने देवस्वयम्

<sup>3</sup> A. S. B., र-भिरेटी(राज्य

i 1, 0., 2n

कर्मवृप भमत्स्यादिहेमं चाऽऽदौ विनिक्षिपेत्। प्रारमभेऽस्या महापूजा सेनकादिए' कारयेत ॥ वारुणं नागदेवं त योगमन्त्रजपं सदा। आनिष्पत्ति त कर्तव्यं अन्यथा भयदं भवेत ॥ कर्त राष्ट्रें जले जाक द्वारी च न इडा भवेत्। दृढार्थं प्रतिरूपाणि तदा लिङ्गं विनायकम् ॥ शक्तिप्रवाणि कवीत महालक्ष्मीर्यथा परे । ग्रभदा भवने लोके ⁴नत्वा तोयं शिवं तथा॥ आरामं तोरणं वापी क्रपं वा समहोरगम्। द्वारीवन्धेषु कर्तव्यमुत्सर्गे गोप्रदानिकम् ॥ गोसहस्रं ग्रभं देयं महीं हेम च दक्षिणाम् । इयेनकं नागयज्ञं च द्वारीवन्धे सदा श्राभम ॥ चतुस्तोरणसंयुक्तं पताकादिविभूपितम् । उत्सर्गं विहितं द्वार्यामन्यथा शतशोकदम् ॥ दाकटेन बलिर्देयः <sup>6</sup>पशुघातपुरस्सरम् । स्फ़रन्तं नागहृदयं मन्त्रं तत्र प्रयोजयेत ॥ सम्पूर्णं जायते सर्वं न्युनाधिककृतं च यत्।

I. O., सेनकादिपु; हेमा. p. 921 has इयेनकादिपु;

<sup>2</sup> हेमा. p. 921, जने for जले

<sup>3</sup> हेमा. p. 921, रहार्थ for हडार्थ

<sup>4</sup> हेमा. p. 921, तदा तोयं; I. O., नत्वा तोयं Udaipur Ms.

<sup>5</sup> हेमा. p. 921, न शुभोदकम्

<sup>6</sup> हेमा. p. 921, पशुपात

फलं च हयमेधस्य यत्क्रतस्य भवेदिह ॥ समग्रं 'तद्भवेत्तस्य द्वारीवन्धे कते सति। इह कीर्तिः ग्रुभं सर्वं विदानुश्च भवेन्हप ॥ द्वारीयन्धेन कर्तारी नन्दन्ति प्रजया सह। तडागं नलकोपेतं परीवाहसमन्वितम् ॥ देवतारामसंयुक्तं सर्वकामप्रदायकम् । द्वारीयन्धे तु विस्तीर्णे व्परीवाहास्तथा शुभाः॥ अन्यथा न भवेच्छक स्टत्वं पालियन्धने । मध्ये पाल्यास्सुविन्यासं जलमार्गं जलावहम् ॥ श्रीलं प्रकेष्टकं वाऽपि कार्य कीडाय भूभृताम् । द्यालीक्षरोपणे कुर्य्यात्रलकं द्योभनं तथा॥ सोपानपालिका कार्या विस्तीर्णी स्नानभोजने । शोभाधिक्येन संयुक्ता ऊर्द्धे कार्या यथाविधि ॥ बन्धपृष्ठे हदो बन्धः कार्यः कालसहस्तथा । एवं पुण्यमवामोति स्थैयं कालवद्यास्कृते ॥ याजिमेधः ऋतुर्यद्वत्सोऽपि पुण्यप्रदो भवेत्। द्वारीवन्धस्तथा तात पुण्यदो जायते दणाम ॥ पुण्यात्संसिध्यते तत्र नन्दादीनां निवेशनात्। जयन्त्यादितडागानि अष्टौ पापहराणि च ॥ तेषु द्वारी भवेच्छ्रेष्ठा देवारामसमन्विता । क्षपवापीजलोपेता पुत्रायुःकीर्तिदा सदा ॥

<sup>1</sup> ફેમા. p. 921, સમતે

<sup>2</sup> Ibid, परिदाह्दशुभस्तदा

२९३

o]

सा परिग्रहसंस्थानं भूपतेर्नामकल्पिता। 🤌 पुरपत्तनदेवानां सिद्धर्थं जायते शुभा॥ सरित सिद्धालयैः शैलैयी नकान्ता' वसुन्धरा। सीभारयं द्वारिवन्धस्य जलवेष्टाष्टकम्बला ॥ पितृदेवमनुष्याणां तज्जलं त्वभिनन्दितम् । पावनं जायते दाक्र अन्यथा निष्फलं भवेत ॥ अनुत्सृष्टं तु द्वारीपु<sup>2</sup> अपेयं सलिलं भवेत् । तस्माचोत्सर्गितं पेयं वर्षासुत्सर्जनं शुभम् ॥ नडागाओत्तरे<sup>३</sup> संस्था ऐशान्यां पूर्वगाऽपि वा । दक्षिणे चैव लिङ्गं तु शिवा स्याच्छुभदा सदा ॥ पश्चिमे ग्रामगा नाम वायव्योत्तरतस्तथा। न कुर्युर्यास्ये नैर्कत्यामाग्नेय्यां च शुभार्थिना॥ प्रदक्षिणेन पूर्वस्यां रोपितव्यं सदा शुभम्। अन्यथा कलहोद्वेगं मृत्युं वा लभते कृती॥ तस्माद्राज्यायुःशुभदं पुत्रसन्ततिवर्द्धनम् । पश्चिमोत्तरपूर्वेण आरामं जायते कृतम्॥ द्वारीवन्धं शिवोपेतं शक्तिभिनीयकैर्पेतम्। तदा क्पजलारामभूषितं सर्वेकामदम्॥ एवंविषं पुरोपेतं ⁴ब्रह्मकुड्यमथाऽन्यितम् ।

<sup>1</sup> हेमा. p. 922, विष्णुकान्ता

<sup>2</sup> हुमा. p. 922, अनुत्सर्गितद्वारीय

<sup>3</sup> हुमा. p. 922, तत्पूर्वाचोत्तरे

<sup>4</sup> हेना. p. 923, ब्रह्मसूर्यान्तकान्वितम् ; I. O., ब्रह्मस्थ्यमथाऽन्वितम् ; Udaipur Ms., ब्रह्मपुर्यामयाऽन्वितम

क्रर्याद्यः सुरशार्द्छ स लभेदीप्सितं फलम् ॥ इह कीर्ति ग्रुभान् पुत्रान् परत्र परमां गतिम्। द्वारीवन्धात्फलं ब्रह्मन् ह्यमेधफलं लभेत्॥ समस्तपातकोच्छित्तिः कृते भवति देववत्। तस्मान्नुपेण कर्तव्यं विधिना द्वारिगं जलम् ॥ समस्त्रशास्त्रदृष्टेन कर्मणा सफलं भवेत । इयेनकादेस्तथा पूजा नागाङ्कहृदयं जपेत्॥ द्वारीबन्धस्य सिद्धार्थमन्यथा न भवेत् कृतम् । यतः प्रण्येस्त संसिध्येत् द्वारीबन्धः सुरोत्तम ॥ अतः पुण्यविधिः कार्यो जपहोमत्रतादिकः । दशौरगौकसं कार्य शिवस्पादेशतः शुभम् ॥ नागानां द्वारिसिद्ध्यर्थं नन्दाकूपं कृतं भवेत् । महापुण्या<sup>3</sup> भवेद्वारी किन्तु सन्देहसाधना ॥ कृता विशीर्यते कालात्तरमात्कार्या सदा हृदा । द्वेपं पश्चिमयाम्यस्थं तत्कर्तुर्मृत्युदं भवेत ॥ जयं पश्चिमपूर्वेण रतिपुत्रधनपदम् । याम्यसौम्यगतं दण्डं पत्नीधनविनाशनम् ॥ यक्षं वारुणगं भद्रराज्यायुः<sup>4</sup> पुत्रदं यलम्<sup>5</sup>। पूर्वोत्तरगतं देयं सुखदं धनदं मतम् ॥

<sup>1</sup> हेना. p. 923, ह्यमेधसर्व भवेत

Ibid, समन्त्रं शाखरप्टेन

<sup>3</sup> हेमा. p. 923, वर्हि अपुष्पा मवेद्दारी

<sup>4</sup> Ibid, शब्दाय:

<sup>5</sup> हमा. p. 923, मते for बर्ड

पश्चिमे सङ्गतं नन्दं नन्दनं कोञ्चबद्धेनम्'। 🦾 📑 जलवायुगतं हैमं हेमदं च भवेद्वनम्॥ रक्षोवायुगतं काकानुचाटं कुरुते धनम्। अग्निवायुगतं<sup>2</sup> दाहं दहनं कीर्तिवर्द्धनम् ॥ ईश्वदाहगतं<sup>3</sup> पापं धनतापकरं तथा। वायदाहगतं तेजो रहाहेमगजापहम्॥ एवं लक्षणमाभित्य कर्तव्याऽऽरामवादिका । शुभावहा सदा कर्तृ राज्यायुःसुखकीर्तिदा⁴ ॥ वैपरीत्ये सदा लोकेऽधनं कर्तुर्भयावस्म । नृप राष्ट्रे जले दोपान्न हभ्याद्विधिना क्राभम्॥ सरुद्रां कारयेहारीं गणनाथसमन्विताम । जयं च विजयं कार्यं सुष्टु कुर्यात् <sup>6</sup>कुलाप्टकम् ॥ नागारुपं हृदयं जप्त्वा प्रस्फुरत्स्थापने शुभम्। इयेनाः शिवादिदेव्यश्च<sup>7</sup> तर्पितव्या जलस्रजैः॥ वस्त्रेनीनाविधैर्गन्धैः फलधूपगणादिभिः। कार्यो महोत्सवो द्वार्यो पालीवन्धददार्थिभिः॥

<sup>1</sup> Ibia. p. 924 परिचमे संगतं मन्दं धनकोशिववर्धनम् : a variant मन्दनं कोशवर्दनं is also noted.

<sup>2</sup> हेमा. p. 924, बाहणिकं

<sup>2</sup> EHI. p. 923, 41614

<sup>3</sup> Ibid, देशदाहनतं 4 Ibid, सुतवित्तदा

\_ T117 .....

<sup>5</sup> Ibid, मदाबहम्

<sup>6</sup> हेमा. p. 924, सराष्ट्रहम् 7 Ibid, सेनाविवाहदेव्यय तर्पितव्याः पयोनतैः

दानं देयं सदा शक नृपराष्ट्रसुखावहम्। गोदानं भूमिदानं च कन्यादानं सुरोत्तम ॥ द्वारीवन्धे प्रदातव्यं एकं कोटिगुणं भवेत्' । गोमेधे नरमेधे च हयमेधे तथा मखे॥ पुण्यं यज्ञायते शक द्वारीयन्धे ततोऽधिकम् । वापीकूपतडागानि देवतायतनानि च॥ एतानि पूर्वधर्मेषु शुभानि फलदानि च। दीनान्धमृकभीरूणां दानं देयं यथाविधि॥ एकं कोटिगुणं पुण्यं जायते नाऽत्र संशयः। एतत्ते कथितं शक द्वारीयम्धस्य यत्फलम् ॥ प्राव भीवं त देवीनां क्षेपान्माहात्म्यकीर्तितम् । शिवद्तास्तथा सम्यक् प्रादुर्भावं च लक्षणम् ॥ यः शृणोति नरः सम्यक् सर्वपुण्यफलं लभेत । कुपारामतङागादि प्रपाचिप्रप्रतिश्रयम् ॥ सर्वेशाधिष्ठितं यत्स अनन्तफलदायकम् । यः क्रयोद्वारियन्धानां तडागानां शतं तथा ॥ सर्वेद्वरजलं कृत्वा लभेत पुण्यं ततोऽधिकम् । शिवसूर्यहरित्रहासंयुक्तं सर्वेकामदम् ॥ आद्या मूर्तिः परा ध्येया व्यापिनी मन्त्रतन्त्रमा ।

1 3m. p. 924 has two lines, which are missed by the text:

गजाश्वरत्नदानं च अन्नदानं प्रयत्नतः । द्वाराबन्धेप दातस्यं सर्वं कोशियुणं भवेतः ॥

हारीक्यपु दातव्यं सर्व कारियुण भवेत् ॥ 2 I. O., and देना. p. 925 have समेगलम् for च लक्षणम् सर्वेशं सर्वेदैवत्यं ब्रह्माचैः परिवारितम् ॥ स्थापितं जायते शक सर्वोधभयनाशनम् ।

तथा

विजनं नैव कर्तव्यं मठारामविवर्जितम् ।
सर्वेशं विग्नदं कर्तुं नृपलेकभयापदम् ॥
तस्माच्चाऽऽदी जलं कार्यमारामं वाटिका तथा ।
मठं देवालयं पश्चाचाम्यरक्षोगतं शुभम् ॥
क्र्पारामं यथाशस्तं कर्तुलोंके मजायते ।
तथा क्र्यात् सुरश्रेष्ठ यथा शोभा हडा भवेत् ॥
पूर्वामाश्रित्य कर्तव्यं तस्पोत्तरपदेऽिव वा ।
न पूर्वात् व्यत्ययं क्र्यान्मठं देवालयं गृहात् ॥
कृतं भयमदं लोके यथा रक्षोत्निगं जलम् ।
वायव्यं चाऽि देवस्य भयदं भवने कृतम् ॥
कृतं पश्चकराद्भ्यं यावद्वंशं तहुक्रवम् ।
वापी व्यव्ह्याद्ध्यं दशवंशा नृपोत्तमैः ॥
कर्तव्या सर्वयोत्तारा द्विविश्वेकपथाऽथवा ।

<sup>1</sup> देना. р. 915

<sup>2</sup> हेमा. p. 916, उत्तरपपेडिव

<sup>3</sup> Ibid, पूर्वेम्बस्ययं

<sup>1</sup> Ibid, चार्रामभर्य

<sup>5</sup> I. O., बारदुर्थ

<sup>6</sup> देमा, p. 916, दण्डमपाद ; and द्यावर्णाद for दश्चवंशः

विन्यासं भद्रकं <sup>1</sup>चाडन्यैर्द्धत्ता वाचयता तथा॥ प्रयस्त्रा या चार्झ्चनद्रा वा धनुपा च शिवाकृती । कर्तव्या <sup>3</sup>द्रव्यकारा तु गोपधा सर्वकामदा ॥ वेदाष्टमध्यगोत्सारा करसाद्धी यथा भवेत । कृपो वा शैलपष्टी वा देया नेमी तथा हदा॥ भवने काष्ठपापाणमृद्धपीठसमुच्छया। सुवद्धतोरणोपेता गणनाधगृहान्विता॥ याऽघो श्लीणा भवेद्वापी नृपादीनां शुभावहा। नागयक्षयहैंदेंच्या भृषिता क्रीडनाकुला ॥ वापी भद्रा सुरश्रेष्ठ सर्वेकाममदा नृणाम्। पक्षाश्रिता पंधाकान्ता विजया मङ्गला तथा॥ प्रपायोक्त्री भवेद्वापी नृपादीनां शुभावहा। पृत्तापताश्चत्रवाचा चाप्पः साधारणा मताः ॥ शेषाः काम्याधिकारेण कृषो पृत्तः सुलावहः। प्रतिपादकरैदेंया उत्साराधाऽङ्घुछैः शुभाः॥ न देवादधिकं कृपं कुर्पाच्छक कदाचन।

#### तथा

सप्त गङ्गा हि परवा शृहोधतकरं परम्। याम्ये कल्पतस्त्रीचा यामतस्तु जनाईनः॥

<sup>1</sup> देवा. p. 910, छहे रूप वा पावता

<sup>2</sup> I. O., you h

<sup>3</sup> Zan. p. 916, gegenter

<sup>4</sup> I.O., អនុ ទទួវមន្ត

सूर्यक्षाञ्चस्फुरत्तेजाः पादान्तस्थित ज्द्भृगः ।
सुरूपाकृतिभागस्यं कृत्वा जलपतिं हरिम् ॥
तदा पापेन सन्त्यक्तो दियं भोक्ष्यति चाञ्चतम् ।
तच रूपं सुरेन्द्राचा नागा यक्षा त्रहोरगाः ॥
पूजयन्तो भविष्यन्ति विगतश्च(१)गदा नराः ।
प्रासादमण्डपगृहे मठे चित्रशिलातले ॥
मण्डपे पहचालायां सर्वेद्यं पूजयन्ति ये ।
सारामं तु जलोपेतं मठं 'भृमिद्धयोच्छितम् ॥
चान्तिधामान्निव्याख्यानविद्याकोद्याज्यादिभिः ।
युक्तं देवाय दातव्यं सर्वकामप्रदायकम् ॥
महापापवियोगादि दामनं भूमलापहम् ।
राज्यायुःशुभसौभाग्यवर्द्दनं कीर्तिवर्द्धनम् ॥

तथा

विजलं नैव कुर्वात मठारामविवर्जितम् । सर्वेदां विष्ठदं कर्त्तुर्नृपलोकभयप्रदम् ॥

तथा

देवायतनकोर्टि यः कुर्याद्वेमाण्डसूपणम् । एकं सर्वेदवरं राम कृतं तस्याऽधिकं फलम् ॥ गङ्गोदकेन यत् पुण्यं स्नापनात् परिकीर्त्वितम् । तरपुण्यं तैर्जलेः स्नाप्य तदेशानगतेर्लमेत् ॥

### इति द्वारीयन्धः॥

- 1 I.O., भूभित्रवोद्शितम्
- 2 I. O., महारापादियेगादि

# अथ दक्षप्रतिष्ठा

तच देवीपुराणे '

व्रह्मोवाच

अनुपे सजले स्थाने पुमान् दैवेऽथ वा जले। आरामं रोपयेत् प्राज्ञो विधिदृष्टेन कर्मणा॥

'अनुषे' अतिस्निग्धे । 'सजले' जलाशयसहिते" ।

कालं देशं तथा पात्रं वीजं वीजंकियाविधिः। तथा फलमसंस्रष्टमेवमारोपितं भवेत्॥ फलपुष्पविद्यद्धस्य विद्युद्धं सर्वसंस्कृतम्। धर्मकामार्थमोक्षादिसाधने हन्यतेऽन्यथा॥ विधिव्यत्ययवीजादिस्पिते स्परिग्रहे। कृलादिभिः सुरश्रेष्ठ यजमानो विनद्यति॥

'पात्रं' बीजवापे य आचार्यः। 'बीजिक्तियाविधिः' अङ्कुः रजननसमर्थवीजकरणपकारः। 'विधिव्यत्ययः' विधेरन्य-थाकरणम्। 'कूलादिभिः' नदीकूलादिभिः"।

<sup>1</sup> हमा р. 950

<sup>2</sup> Ibid, explanation reproduced.

<sup>3</sup> Reproduced by हेमा. p. 950, with the exception of the last clause.

आरामं सहकारायैर्न शुद्धं कारपेत् कचित्।
चिताज्वलनसंलग्ने चितिवलमीकदृषिते ॥
सहकारवनं कृत्वा याति कर्ता यमालयम् ।
ग्रहात् पुरोज्यवा तात स्थितं संरोपिते तथा ॥
प्रतिपार्यं भयेत्तच्र छिन्ध्याद्वा हितमिच्छता ।
अद्यत्यवटण्डक्षादि औदुम्बयों विदिविस्थताः ॥
जगतो भयदा यस्मात्तस्मात्तांदृछेदयेत्पुरे ।
रोपयेद्विल्ववीराम्रकपित्थकपिळार्जुनान् ॥
दाडिमीं वीजपूरं च उदगाया हुमाः पुरे ।
प्रक्षाः प्राच्यां सदा रोप्याः वशाकासनस्थन्वनाः ॥
कदम्यो वायवे तालो विल्यादोकी तु सवैगौ ।
मयन्दीं माधवीं रम्भाः भीडास्थाने निवेद्वायेत ॥

'वीरो' भरुष्ठातकपृक्षः । 'कपिष्ठा' द्विद्यापा । 'कपि-त्या' मसिद्धः दाडिमी च । 'असनो' वीजकः । 'वायच्ये' वायुद्धिसागे<sup>5</sup>।

जातीनेपालिकाकुन्दतगरागन्धमिल्लकाः । शुभाप किषतास्तात न्यत्ययाद्भयदा यतः ॥ पूर्वेण ससमारामं प्रोक्तं चोत्तरतोञ्यया ।

- 1 I.O., and हमा. p. 951, प्रतिपक्षम्
- 2 हेना. p. 915, सुने for पुरे
- 4 A. S. B., धास्त्राध्यनपन्त्रमाः; हेमा. р. 915, धाराधनग्रपन्त्रताः 5 Reproduced by हेमा. р. 951

पश्चिमे धनदं मोक्तं वायन्यां कीर्तिवर्द्धनम् ॥
न कुर्युपीम्यनैक्तिये आग्नेये च शुभार्थिनः ।
अन्यथा कलहोद्वेगं मृत्युं वा लभते कृती ॥
तस्माद्राज्यायुःशुभदं पुत्रसन्तिवर्द्धनम् ।
पश्चिमोत्तरपूर्वेण आरामं जायते शुभम् ॥
अथवाऽऽरामजान् दोपान् वसुण्डी दामयेत् कृतान् ।
महाभयं महालक्ष्मीग्रेहकृत्यां तथात्थिताम् ॥

'ग्रहकुत्यां' ग्रहपीडाम् ।

पुष्पपञ्चतलानां च रजीवेशुसमाः समाः। कर्त्ती देवसभावासं विधौ यात्यविधावधः॥

इत्याराममतिष्ठा ॥

### अथ वृक्षरोपणविधिः

#### . तथा³

एवं यथोदितां सूमिं शुद्धां प्लवसमाहिताम् । परिगृह्य यजेदेवं धनपालं शिखिध्वजम् ॥ सोमं च नागराजं च ततः कुर्यात्परिग्रहम् ।

<sup>1</sup> I. O., and हेमा. p. 951, कृतम्

<sup>2</sup> A.S.B., चामुण्डा शमयेतदा

<sup>3</sup> हेमा. p. 952 ( from देवीपुराण )

<sup>4</sup> Ibid. यथा देव वनमाले

यहीजं सन्त्ररहितं गर्भाधानादिवर्जितम् ॥ वापितं सहकारादि यहीजं मन्त्रवार्जितम् । तज्ञातं वाऽपकाराय तथा जायेत वैकतम् ॥ 'शङराये'ति मन्त्रेण 'इन्ट एही'ति मन्त्रितम । व्यम्बकेन त राजेन्द्र बीजं भवति शोभनम् ॥ अविधौ क्रपवाप्यादिखननोत्सरणं च यत । कर्वन्ति सहकारादिरोपणं च नराधमाः ॥ फलं तेपां लभन्ते न इह चाऽन्ते ह्यधोगतिः। ये ग्रद्धाः<sup>2</sup> ग्रद्धविधिना क्रर्वन्ति च<sup>ं</sup>न रोपणम् ॥ ते आत्मनूपलोकानां महासंदायकारकाः। कुपारामतडागादि प्रपावापीप्रतिश्रयम् ॥ सर्वेशाधिष्ठितं वत्स धनन्तफलदायकम् । वृक्षान पञ्च समारोप्य शिवधाम प्रपयते ॥ ं ये च पापा दुराचाराः श्रीतरूच्छेदकारिणः । तेऽप्यवीच्यादिनरके पच्यन्ते ब्रह्मणो दिनम्॥ मृतास्ते जीवमानास्तु ब्रह्मद्याः कीर्तिता सुवि । तस्मिन् देशे भयं नित्यं राजानो न विरायुपः ॥ न च नन्दत्ययं लोको यत्र श्रीवृक्षच्छेदनम् ॥

## नन्दिपुराणे<sup>3</sup>

कीडारामं तु यः क्रयीद्यानं पुष्पसङ्कलम्।

<sup>1</sup> हेमा. p. 952, इत्थं नु पश्चमन्त्रवित्

<sup>2</sup> हेमा. p. 952, येऽशुद्धाः शुद्धविधिना

<sup>3</sup> ह्मा. p. 947

तोयाश्रयसमायुक्तं.गुर्सं फलसमृद्धिमत् ॥
स गच्छेच्छङ्करपुरं वसेत्तत्र युगत्रयम् ।
मार्गे वृक्षम्तु यो दचात्छायाविदपसङ्कलम्' ॥
स कल्पतरुखण्डेपु<sup>व</sup> महेन्द्रोचानवेदमसु ।
विनोचन्तेऽप्सरोवृन्दैदेवचच युगाग्रुगम्<sup>व</sup> ॥
फलवृक्षं तु यो दचाद्वर्मसुद्दिर्य मानवः ।
स सर्वकामृद्धातमा गच्छेच्चरूणमन्दिर्म् ॥

### स्कन्दपुराणे<sup>4</sup>

यस्तु वृक्षं प्रकुरते छायापुष्पफलोपगम् । पिष <sup>द</sup>दयात्ररः सोऽपि सन्तारयति वै पितृन् ॥ तथैव दयाद्विपेभ्यो निष्कीणाति च तत्पुनः । यावत्पुष्पाणि च फलान्युपसुद्धानित देहिनः ॥ तावग्रुगसहस्राणि सन्तारयति वै पितृन् ॥

## महाभारते<sup>6</sup>

ंश्यावराणां च भूतानां जातयः<sup>7</sup> पर् प्रकीर्तिताः । वृक्षगुरुमलतावस्यस्त्वक्सारास्तृणजातयः ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 940

<sup>2</sup> Ibid, p. 941, सङ्ख्यास्तब्याण्डेषु

<sup>3</sup> Ibid, युगार्बुदम्

<sup>4 ≷</sup>нг. р. 940

<sup>5</sup> हेमा. p 940, दिव्ये नरः पापात्

<sup>6</sup> देमा. р. 937

<sup>7</sup> हेमादि has जानयः; Udaipur Ms. reads जायते

एतास्तु जात्या बृक्षाणां तथाऽऽरोपे गुणास्त्विमे । कीर्तिश्च मानुषे छोके प्रेत्य चैव ग्रुमं फलप्र्॥ अतीतानागतौ चोभौ पितृवंद्यौ च भावयेत् । तारयेद्बृक्षरोपी च तस्माद् बृक्षान् परोपयेत्' ॥

# मत्स्यपुराणे

सूत उवाच

पादपानां विधि वक्ष्ये तथैवोद्यानस्मिषु ।
तडागविधिवत् सर्वमासाय जगतीद्दवरः ॥
ऋत्विद्धण्डपसम्भारमाचार्यश्चाऽपि ताहदाः ।
पूजयेद्वाद्यणांस्तद्वत् हेमवस्त्रानुष्ठेपनैः ॥
सर्वोपध्युदकैः सिक्तान् पिष्टालक्क्षिवस्पितान् ।
पृक्षान् माल्यैरलङ्कृत्य वासोभिरभिवेष्टयेत् ॥
स्व्या सौवर्णपा कार्यं सर्वेषां कर्णवेधनम् ।
अञ्जनं चाऽपि दातव्यं तद्वद्वेमशलाक्षया ॥
फलानि सम् चाऽद्ये वा काल्यौतानि कार्येत् ।
प्रत्येकं सर्ववृक्षाणां वेद्यां तान् न्यवेद्ययेत् ॥
पृणोऽत्र ग्रग्गुलुः श्रेष्ठः ताम्रापात्रैरलङ्कृतान् ।
सम् धान्यान् तिलान् कृत्वा वस्त्रगन्यानुलेपनैः ॥

<sup>1</sup> днг. р. 937 has four further slokas from нарыка here.

<sup>2</sup> हेमा. p. 953

<sup>3</sup> Udaipur Ms. has a big gap here, which is filled by I. O., A. S. B. and Hemādri.

क्रम्भान् सर्वेषु वृक्षेषु स्थापियत्वा नरेइवरः। सहिरण्यांस्त्वशेषांस्तान् कृत्वा वितिवेदनम् ॥ स पाचल्लोकपालानां' इन्द्रादीनां विधानतः। वनस्पतेश्च विद्वद्भिर्होमः कार्यो द्विजातिभिः॥ ततः शुक्काम्बरधरः सौवर्णकृतभूपणः। सकांस्पदोहां सौवर्णशृङ्काभ्यामतिशालिनीम् ॥ पयस्विनी वृक्षमध्यात् उत्स्रजेत्तामुदङ्मुखीम् । ततोऽभिषेकमन्त्रेण वायमङ्गलगीतकैः ॥ ऋरयज्ञःसाममन्त्रेश्च वारुणैरभितस्तथा । तैरेव क्रम्भैः सपनं कुर्युर्वाद्यणपुद्गवाः॥ स्तातः शुक्काम्यर्थरो यजमानोऽपि पूजयेत्। गोभिर्विभवतः सर्वान् ऋत्विजस्तान् समाहितः॥ हेमसूत्रैः सकटकैरङ्गलीयैः पविश्रकैः। वासोभिः शयनीयैश्व तथा पस्तरपादुकैः॥ क्षीराभिषेचनं दशुर्यावहिनचतुष्टयम्। होमध सर्पिपा कार्पी यवैः कृष्णतिलेस्तथा॥ पढादासमिधददास्ताः चतुर्थेऽह्नि तथात्सयः । दक्षिणा च पुनस्तद्वत् देया तन्नाऽपि शक्तितः॥ यचिष्टतमं फिशित् तत्तत् फुर्यादमत्सरः। आचार्यं द्विगुणं दत्या भणिपत्य विवर्जयेत् ॥ अनेन विधिना यस्तु कुर्यात् ब्रह्मोत्सर्वं दुधः। सर्वात् कामानवामोति पदं चाऽऽनन्त्यमदन्ते ॥

<sup>1</sup> Em. p. 953, ungrichennual

यश्चैकमपि राजेन्द्र घृक्षं संस्थापयेन्नरः । सोऽपि खर्गे वसेद्राजन् यावदिन्द्रायुतत्रयम् ॥ भृतांश्च भव्यान् मनुजान् तारयेद्रोमसम्मितान्। परमां सिद्धिमाग्नोति पुनरावृत्तिदुर्लभाम् ॥

### पद्मपुराणे 1

अपुत्रस्य च पुत्रत्वं पादपा इह कुर्वते । यच्छन्ति रोपकेभ्यस्ते सत्तीर्थं<sup>ट</sup> तर्पणादिकम् ॥ यत्नेनाऽपि च राजेन्द्र पिष्पलारोपणं कुरु । स तु पुत्रसहस्राणां एक एव करिष्यति ॥

'पुत्रसहस्राणां' कर्त्तव्यामिति दोपः<sup>व</sup>।

धनी चाऽर्वत्थवृक्षेण द्यद्योकः शोकनाशकः ।
प्रक्षो यद्यप्रदः प्रोक्तः चित्रा चाऽऽयुःप्रदा स्मृता ॥
जम्बुकी कन्यदा प्रोक्ता भार्यादा दाडिमी तथा ।
अरण् रोगनाशाय पलाशो ब्रह्मदस्तथा ॥
प्रेतत्वं जायते पुंसो रोपयेथो चिभीतकम् ।
अङ्कोले कुलबृद्धिः स्यात् खदिरे चाऽप्यरोगता ॥
निम्चप्ररोपको यस्तु तस्य तुष्टो दिवाकरः ।
श्रीवृक्षे शङ्करो देवः पाठलायां तु पार्वती ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 938

<sup>2</sup> हमा. p. 938 explains : चत्तीर्थे पुत्रकृतं तर्पणादि तृपवादिजन्मं फलं रोपकस्य प्रयच्छित्त इत्यर्थः ।

<sup>3</sup> Reproduced by ह्रेमा. p. 938

<sup>4</sup> हेमा. p. 938, अरख्

शिशपायामप्सरसः कुन्दे गन्धर्वसत्तमाः । तिन्तिलीकं दासवर्गः वक्कलो दस्युदः तथा ॥

'श्रीवृक्षो'विल्वः । 'तिन्तिलकः' अम्लवृक्षः ।

पुण्यस्त्रीदायकश्चैव चन्दनः पनसस्तथा। सीभाग्यदः चम्पकश्च करीरः पारदारिकः॥ अपत्यनाश्चदरताले नादेगः कुलवर्द्धनः। बहुभार्या नारिकेली द्राक्षा सर्वीङ्गसुन्दरी॥ रतिप्रदा तथा केली मोचकी शञ्चनाश्चिनी॥

'मोचकी' द्याल्मलिः।

इत्यादयः तथाऽन्ये च ये नोक्तास्तेऽपि दार्यकाः । प्रतिष्ठान्ते गमिष्यन्ति ये नरा वृक्षदायकाः ॥

# नन्दिपुराणे '

तस्तुत्रं तु यः कुर्योद्विधिवद्वह्विसन्निधौ । स महापातकैर्द्वक्तः सम्रुत्युत्य कुलत्रयम्॥ नरकेभ्यो नरो याति प्रजापतिपुरं शुभम्॥

# स्कन्दपुराणे

महादेवो महादेवी इदं वचनमद्रवीत्। ऋणुष्व येन विधिना ऋततेञ्चनिजः सुतः॥

<sup>&#</sup>x27;अवनिजो' ग्रुक्षः।

<sup>1</sup> हेमा. р. 955

<sup>2</sup> Ibid; Em. supplies the first five lines of the passage

सपत्रार्थं भ्रमिरुहं ग्रहीप्यामीति पार्वति। सोपवासा भवेद्वारी ग्रचित्रता ग्रचित्रता ॥ ततश्चेव सहस्रांशायस्तश्रङ्गते रवी। विप्रानामन्त्रयेद्वात्रौ पावनान् वेदवादिनः॥ विप्रानामन्त्रयित्वा तु शुचिवस्त्रा शुचिव्रता । शयीत सनमस्कारा सदर्भा भूमिमाश्रिता ॥ गमयित्वा तथा रात्रि सवितर्यदितेऽपि च। भक्ष्यभोज्यं समादाय व्रजेयत्र भवेत्तरः ॥ ततस्तं स्नापयित्वा तु सातपत्रं सभूपणम् । तं तरं तरुणीकृत्य ततरुष्ठायानुगामिनम् ॥ यथोपपन्नमन्नाचं भोजयित्वा द्विजोत्तमान । पुण्याहं कार्यात्वा तु ऋत्विजाऽप्यथवाऽऽत्मना ॥ तप्तानां ब्राह्मणानां वै <sup>¹</sup>तद्वेलाकृतमात्मनः। निवेद्य कृतमुहिइय सद्भावेन परेण हि॥ अपुत्राऽहं हि भगवन् पुत्रप्रकृतकं<sup>ट</sup> तरुम् । ग्रहीप्यामि ममाऽनुज्ञां कर्त्तुमर्हथ सत्तमाः॥

'पुत्रप्रकृतकः' पुत्रसद्दशः ।

ततस्तैरप्यनुज्ञातं तं तरुं तरुणायुपि । भूमिदेवसमक्षं वै गृह्णीयात्तनयं प्रियम् ॥

<sup>1</sup> हेमा. p. 956, चैतले इस्यमारमनः

<sup>2</sup> Ibid, पुत्रप्रतिकृतिं

भुका चाऽमरलोकानां भोगान् गच्छेत्तदालयम् ॥ 'तदालयं' शङ्करालयम् ।

इत्याश्रयदानम् ॥

### अथ प्रतिश्रयदानम्

# तत्र देवीपुराणे '

#### ् शक्र उवाच

ुरस्य पश्चिमे भागे दक्षिणे चोत्तरेऽथवा । पूर्वे वा मध्यतो वाऽपि ये कुर्वन्ति प्रतिश्रयम् ॥ देवतास्तत्र कास्स्थाप्याः का न स्थाप्या द्विजोत्तम । दिवि भागगतां बृहि स भवेचेन शान्तिदः ॥

#### व्रह्मोवाच

दक्षिणोत्तरपूर्वेण पश्चिमेन सुरेहवर । अथ मध्यगतः दाकः कार्योऽयं तत्प्रतिश्रयः ॥ यत्र श्रान्ताश्च<sup>2</sup> खिन्नाश्च विश्राम्पन्ति द्विज्ञातयः । मृतिश्रयस्य कर्त्तारः स्वर्गे तिष्ट्न्ति ते चिरम् ॥ तस्मात्प्रतिश्रयः कार्यो दष्टादष्टफलार्थिनः । देवतािथिष्ठतः दाकः सर्वसीख्यमदो भवेत्॥

<sup>1</sup> हमा. р. 636

<sup>3</sup> Udaipur Ms. reads चान्ताय

देवतानां त्रयं प्रोक्तं चतुर्थों नोपपचते।
महिषक्षीं तथा यक्षं नायकं तत्र कारयेत्॥
महिषक्षीं स्वेन्मक्षे व्येष्टस्थाने च नाऽन्यथा।
वामतो नायकः कार्यो दक्षिणे यक्षराद् तथा॥
अथवा दिग्गताः कार्योस्तजाऽपि कथयामि ते।
यहारं सम्मुखं तस्य देवीं तत्र प्रतिष्ठयेत्॥
नक्षत्रनायकं कार्यं द्वाराम्यां मध्यतः स्थिताः।
एवं कृते फलं यत्तु वक्तुं तत् केन शक्यते॥
केवलं फलमेतस्य सुखं राज्यं यशः श्रियः॥

इति श्रीभद्दह्वयथरात्मजमहासान्धिविग्रहिकभद्द-श्रीलक्ष्मीधर्यवरिचिते कृत्यकल्पतरी दानकाण्डं सम्पूर्णम् ॥

॥ श्रीरस्तु ॥

\* I. O. bas the following at the end :
- सर्वेषां भीलिस्त्रानां भद्यचार्यमहात्मनाम् ।
एतद्विचानिनासानां दानशण्डास्त्रपुस्तकम् ॥
स्वीनद्वप्रस्तोवांश्चनित्याकोर्ययेषयः ।
शहेण कविचन्हेण निलस्य परिहारितम् ॥
ध्यस्यः [ 1510 ]

'तरुणायुषि' वर्तमानं इति दोषः। 'स्मिदेवसमक्षं' ब्रा-स्रणायतः'।

ग्रहीतो विधिनाऽनेन ग्रुभभूमिरुहात्मजः । ग्रुभे सुखाय भवति विपरीतेन दुःखदः॥ न पुत्राणां शतं वाऽपि पीनश्रोणिपयोधरे। एकोऽपि स्रुहः श्रेष्ठः पुत्रत्वे कल्पितः स्रुतः॥

## मत्स्यपुराणे

दशकूपसमा वापी दशवापीसमो हदः । दशहदसमः पुत्रो दशपुत्रसमो हुमः॥

इति बक्षरोपणविधिः॥

<sup>1</sup> Reproduced by ≩41. p. 956

<sup>2</sup> In हेमा. p. 956 two lines are supplied : अनेन विभिन्ना यस्तु ग्रहीततस्त्रुप्रस्म् । षितृषा निरयस्थानां समुधारां स वर्षात ॥

<sup>3</sup> देना. р. 559

### २२

# अथाऽऽश्रयदानम्

तंत्र कालिकापुराणे<sup>1</sup>

शङ्करात् परमं नाऽन्यदतस्तस्मै विकल्पयेत् । ंयतीनामाश्रयं दवात् कृत्वा पकेष्ठकामयम् ॥

'विकल्पः' सङ्गल्पः<sup>3</sup> ।

सुद्रालिं चारुनिर्माणं परिवारसमन्वितम् ।
व्याख्यामण्डपसंयुक्तमासनैविविधैर्युतम् ॥
पुष्पोयानसमायुक्तं सोदकं दाङ्करालपे ।
यामे दीपेन्धनायार्थं प्रेष्पाणां चैव वोत्तमे ॥
कौपीनोपानहायार्थमाश्रपेऽपि नियोजयेत् ।
ततोऽभ्यव्यं यतीन् भक्त्या भोजियत्वा विशेषतः ॥
वस्त्रेश्चेव प्रपुत्रपेद्यं दाक्त्या तेभ्यो निवेदयेत्।
अनेनाऽऽश्रयदानेन सर्वकामयुतो नरः ॥

<sup>1</sup> हेमा. р. 629

<sup>2</sup> हेमा. and I. O., बाऽपि

<sup>3</sup> Reproduced by हमा. p. 629

<sup>4</sup> Omission here : see हेमा. p. 629 प्रीयता स महादेव: चन्द्रमीलिमेहेरवर: । इलुक्त्वा पुण्यदिवसे दत्वा चैवाऽत्र दक्षिणाम् ॥

भुक्का चाडमरलोकानां भोगान् गच्छेत्तदालयम् ॥ 'तदालयं' शङ्करालयम् ।

इत्याश्रयदानम् ॥

अथ प्रतिश्रयदानम्

# तत्र देवीपुराणे '

#### शक उवाच

ं पुरस्य पश्चिमे भागे दक्षिणे चोत्तरेऽथवा । पूर्वे वा मध्यतो वाऽपि ये कुर्वेन्ति प्रतिश्रयम् ॥ देवतास्तत्र कास्स्थाप्याः का न स्थाप्या द्विजोत्तम । दिवि भागगतां त्रृहि स भवेचेन ज्ञान्तिदः ॥

#### व्रह्मोवाच

दक्षिणोत्तरपूर्वेण पश्चिमेन सुरेदवर । अथ मध्यगतः शकः कार्योऽपं तत्प्रतिश्रयः ॥ यत्र आन्ताश्च<sup>®</sup> विद्याश्च विद्याम्पन्ति द्विजातयः । प्रतिश्रयस्य कर्त्तारः स्वगें तिष्ठन्ति ते चिरम् ॥ तस्मात्प्रतिश्रयः कार्यो दृष्टादृष्टफटार्थिभिः । देवतािथिद्यतः शकः सर्वसौढ्यप्रदो भवेत्॥

<sup>1</sup> देशा. р. 636

<sup>2</sup> Udaipur Ms. reads शन्ताध

देवतानां अयं प्रोक्तं चतुर्थों नोपपचते।
महिपद्नीं तथा यक्षं नायकं तत्र कारयेत्॥
महिपद्मी भवेग्मध्ये ज्येष्ठस्थाने च नाडम्यथा।
वामतो नायकः कार्यो दक्षिणे यक्षराद् तथा॥
अथवा दिग्गताः कार्योस्तज्ञाऽपि कथयामि ते।
यहारं सम्मुखं तस्य देवीं तज्ञ प्रतिष्ठयेत्॥
नक्षज्ञनायकं कार्यं द्वाराभ्यां मध्यतः स्थिताः।
एवं कृते फलं यत्तु वक्तुं तत् केन शक्यते॥
केवलं फलमेतस्य सुखं राज्यं यशः श्रियः॥

इति श्रीभद्रहृदयधरात्मजमहासान्धिविग्रहिकभट्ट-श्रीलक्ष्मीधरविरचिते कृत्यकल्पतरौ दानकाण्डं सम्पूर्णम् ॥

॥ श्रीरस्तु ॥

I. O. has the following at the end :
 वर्षेयां मीलिप्सानां भग्नवार्यमाहासनाम् ।
 एतदियानिवासानां दानकाण्डास्थयुस्तकम् ॥
 म्योमेनदुरारशीतांश्रमितसाकीवेरीयतः ।
 द्रदेण कवितन्द्रेण विकिक्त परिहारितम् ॥

चकान्दः [ 1510 ]

#### APPENDIX A

Readings of the Panjab University Ms. ( No. 8162.)

- P. 4, l. 1, begins fol. 2; l. 3, चेन सत्तोषकाराय for यस स॰; l. 7, धर्न उत्स्वच्य for स्वपन; l. 10, बरहताथीं for यः हताथी:; l. 13, हश्यात for छ्यान; l. 15, उक्ता चैव for स्ट्राचिय.
- P. 5, l. 4, प्रतिपादमम् for प्रतिपादितम् ; l. 5, विषये for वस्तते ;
  l. 13, अनपेस्य for अनवेस्य ; l. 15, अपेस्यैव for अवेस्येव ; l. 16, आहुरैहिकं फलहेतुकम् for स्ट्रैकफलहेतुकम् ; l. 17, स्त्रीपानमृग्याक्षाणां for स्रीवानमृगयाक्षाणाम्,
- P. 6, 1. 1, याधिभ्य: प्रयाधितः for योधिक्यो चरप्रदीयते ; 1. 2, प्रदीयते चेत्तद्दानं ; 1. 6, दीयते अपकर्तुभ्यः.
- P. 7, l. 8, पिद्यनभूणहन्तुस्थां for पिद्यनभूणहन्तुस्यः; l. 11, यहत्तं for यहानं; l. 12, तत्तु for तेन; l. 16, वैदिको दानमाग्नेयं for वैदिको दानमागाँडयं; l. 17, क्रूपारामतवा-गादि for प्रपारामतकायादि.
- P. 8, 1. 2, बदच्यते for बदिज्यते ; 1. 3, काम्यमिल्यिभयोयते for काममित्यभिधीयते ; 1. 4, अयोधिक्षमिति स्मृतम् for लग्या-पेक्षमिति स्मृतम् for लग्या-पेक्षमिति स्मृता ; 1. 7, लग्यानि द्व for अप्यनगीति ; 1. 7, मिद्रा for बिद्रा ; 1. 8, हस्तिना for दन्तिना ; 1. 14, बहुलावर्षजातीनो for बहुलावद्वजातानो ; 1. 16, अयोते वा for अर्थाते च.
- P 9, 1. 4, मुकरोपाद्विवर्जितम् for मुकरोपैः विवर्जितम् ; after
  1. 4, adds कामधेनुवर्गनं फळति आसोपितं फळम् ; 1. 8,
  विशिधो सामदात्वरः for विशिधो गाडमदात्वरः ; 1. 9, धुमियोमवि

- P. 16, I 1, तत्र बृहस्पतिः for बृहस्पतिः ; I. 10, भरणाधिकम् for भरणादिकम् ; I. 11, अदेर्य स्वादतोऽन्यथा for न देर्य स्थातने तोऽन्यथा : I. 13. स्वकटम्याविरोधेन for अटम्बस्यारविरोधेन
- P. 17, l. 6, प्रायधितीयते नरः for प्रायधितीयते हि सः; l. 8, प्रहस्तामिनोऽद्यंपित्वा for प्रहस्तामिन द्यंपित्वा; l. 12, प्रहस्तामिन समर्थे हञ्यस्थापनम
  - P. 18, L. 3, omitted; L. 4, words in quotations omitted.
  - P. 19, l. 1, अपतिप्रति for अवतिप्रते ; l. 5, नावस्या for नावस्य ;
    l. 9, आदर्य for अदेय ; l. 10, वेदविक्यलक्यमेत्रिति
    यिपिद्रियते व्यपद्श्यिते तत्त्रभा for the sentence in
    the text. l. 11, interpolates धनं between
    आर्थित and सोव्यापार .
    - P. 20, L. 3, मबति for न भजते; L. 10, तिस्त्र म्यु for तिस्त्र दिप्तः; I. 11, तेपानमं निवेदयेद for तेपानन्यप्तियः देवेद; I. 13, तेपा पर्वाप्तमांभाषि for तथा पर्वाप्तमांभाषितः।
    - P. 21, I. 3, एई for नेई; I. 4, विनष्क for विविष्क; l. 11, जीर्ज निमोर्सनिर्मुखः for जीर्जे निमोर्सनिर्मुखः; l. 11, सहस्र-सः for सहस्रतः.
    - P. 22, 1. 3, स्वापन धर्वदेशाना for मास्त्रप्रशाना देशाना; 1. 4, दियोपिष्टायपर्वाणम् for दियोपिष्टायपर्वाणम्; 1. 7, पण्डूयनं for रुप्यूवनं हा स्वापनायन्त्रे कि अभिनन्दने ; 1. 13, चाहि for दश; 1. 15, परिदराति for दशति; 1. 16, omits यस before स्वन्दानम्.
      - P. 23, 1. 2, धवतावीत for अवसावते ; 1. 4, अधूनमध्ये मवतावास्त्रे वा तासीस्त्रे for अधून्यतं वा ; 1. 5, omits ददारानम् ; 1. 11, नर्व्ह for शिरवम्

- for विज्ञानमारितक्यं ; 1. 7, तथी for क्षमा ; 1. 10, पूर्व for श्रुतिः ; 1. 12, केविचु हुमते विद्या for कथिर्ह्ने,
- P. 34, 1. 2, मेप्पसानवः for सेप्प एव सः ; 1. 3, अग्विवदः for दैवतमि ; 1. 5, दितीयस्कोके for दितीयस्क ; 1. 5, अन्तवावया for अन्वत्यावा ; 1. 7, नाट्य माहाणे सर्वतः न विश्वकृष्ठीलवः ; 1. 8, न इद्रहेपणं दुवैदः ; 1. 9, अन्ता for अन्नद्रापः ; यत्र भैद्यच्या दिवाः for भेग्रमानं चेरेब्हितः ; 1. 10, चोरभक्तप्रदो for चौरप्रसिन्नः ; 1. 14, बहुवाय्यस्यात् for बहुवाय्यस्य.
- P. 35, l. 1, पथमस्तु हतस्तेषां for पथमस्त्राधमस्तेषां ; l. 7, दे च देचिदनमायां for ये च केचन मानवाः ; l. 10, यमः for मनुः.
  - P. 36, l. 6, समं for शतम्.
- P. 37, l. 3, पद्गुणं for अनन्तं; l. 9, पुतः for स्यतम्; l. 10, 'दक्षः' omitted; l. 11, substitutes व्ययतः प्रणायं च उद्ममार्थं च याचते; l. 13, संस्थारेक्वयनादिनिः for संस्कारेः बाक्षणादिनिः; l. 14, न तस्थेयो for न तथः
  - P. 38, 1. 16, निसमाणेष्यः and इतरेष्यः for निसमाणेषु and इतरेष
  - P. 39, l. 4, सुन्नादाण for स्वनादाण; 1. 16, स्वर्तितृज्ञामातस्य after पात्रम् before प्रशिद्धितः.
  - P. 40, l. 1, दानव्यासः for दाने व्यासः ; l. 13, गुणातिसयसाहिनः for गुणातिसयन
  - P. 41, l. 2, omitted; l. 5, भवन्त्वेत for भवन्त्वमं; l. 19, नाृत्ति मूर्तं स्पतिकमः for न मुर्वेस्य स्पतिकमः.
  - P. 49, 1. 4, यथ for पथा; 1. 7, महज्ञ for बहुवा; 1. 10, दिनेडचने for दिने नरे; 1. 17, सुन्यूनिय गोपते for मूर्यानिय गोपते.

- P. 43, 1. 2-1, मुर्चाजिकमे दोपता तस्य नास्ति मुर्खेम्योऽतिकम इति व्यासारिमिसिममानात् । सुमुर्जानिति सम्बन्धिदीहिनारीमानेव विशेषणम् : '1. 13, तं तस्करमुर्चवेत् for तं हि सुवमान्येतः
- P. 44, l. 5, इविमं तैर्व सत्व्यं for इविमं तैर्व सत्व्यं; l. 10, सार्विषयः for सार्विश्वेषविषयः; l. 13, उपस्पति for उपस्पति; l. 15, omits पुतः सद्विप्रविषयः.
- P. 45, I. 4, शीचहोनास्त्र for भीचहोनाथ; I. 7, त्रिपु नाशो for विद्रानाथ:; I. 16, भिष्मत्येते द्व यहत्तं for विष्टेप्येतेषु यहत्तम्.
- P. 46, I. 4, मनुर्विष्णुथ द्वितीयवर्ग्य for मनुर्विष्णुथ ; 1. 10, बकतत-
- P. 47, l. 1, रहेत् for बहने ; l. 6, गत्या for मत्या ; l. 6, भत्यारेतु यः पुनः for अवभेत हिं यः पुनः ; l. 9, शतन्यायः for वृत्ते व्यासः ; l. 12, युक्तः for सुकः ; l. 13, omiss स्पृतिः.
- P. 48, 1. 1, त्रिपीहर्ष for त्रितृसम् ; 1. 2, नाम for होतो ; 1. 5, सस्त्रे च for मते च ; 1. 6, चौरमु for चौरेम्यः; 1. 10, reads—श्रीव्हमीधरविद्यिते ऋषकस्वतरी दानश्रव्ये पात्रनिक्षणम्.
- P.,50, l. 1, The following verses occur before du-

सर्वाच्येनानि कृतवान् प्रसः सम्बरस्दनः। बाह्यदेवद्व भगवान् अम्बरीयस्व पार्षिवः॥ कार्तवार्थार्कुते नाम प्रहादः ध्रमुख्य व। "कुर्बुरन्ये महीपाठाः कृष्टिब भरागदयः॥

तथा--||. 4, the sixth line (तस्मादायस्य गोविन्द्र) is brought up as line 4 and the fifth line ( व समय-मन्यस्य ) is omitted; 1. 12, पर्व for सर्वा; 1. 13, स्वेतस्य for बाजोस्यव

- P. 51, l. 1, वस्तु for बसु; l. 3, heading omitted; l. 4, पुष्पं तिषमधाताय; l. 11, वृषात् for इत्योत; l. 12, दशुक्तसरणात् for इत्यहलेसंयुक्तसरणात् ; ग्रीमनानि द्यापि comes between भग्नाण and आननानि.
- P. 52, 1. 2, बेदी for बेदि: and करायना for कराश्रमा; 1. 5, omitted; 1. 14, एतेमां for एते.
- P. 53, l. 16, য়ালৈর্বা for আকর্রবা.
- P. 54, l. 4, ব্যামুদ্রা ব বহরন্ব ; l. 7, ম্বান্বারিথ for বহর-সারিথ ; l. 12, অন্তর্নার্ন for অন্তর্নেদার ; l. 13, অন্তর্ন দার্ব for অন্তর্জিদার ; l. 14, বি(দি)র্বার for অপ্রবি. . .
  - P. 55, Il. 3-4, words in brackets supplied.
  - P. 56, 1. 13, omits अष्टानां ; 1. 14, वेदमन्त्रैः for मन्त्रवेदैः ; .
    1. 15, वेदचतुष्टयसम्बन्धालमानां for वेदचतुष्टयसाध्यलाद्धोमानां ;
    1. 18, धृपम् for धृपार.
  - P. 57, 1. 6, तेबोबता लोकगणेन for तेबोबलांखोकगणेन ; 1. 12, नमः for न: ; 1. 16, शुभाधिनाथ for शुभादिनाय.
  - P. 59, 1. 9, मितप्रभावी for मितप्रभाव ; 1. 10, रक्षाप्वर for विद्याप्वर : 1. 15, सनवो for सनवः.
  - P. 60, 1. 2, omits इति ; 1. 12, अनुमन्त्रयेव for अनुवर्तयेव.
  - P. 61, 1. 7, खर्ग्यमीक्ष्यः for वर्मव्यक्रीयः; 1. 8, हैम स्पॅण संयुत्म for हैमस्त्रेण संयुत्म; adds स्पॅण हैमनीय aş, explanation; 1. 14, साहिभूते for साहिभूते, \*\*
- .P. 62, 1. 5, तेपामञ्ज्ञानं for तेषां अञ्चलं च ; 1. 6, विशिध्याने for विश्वासने हि ; 1. 9, वदग्रसम for वदग्रसम ; 1. 10, विश्वासम होते. विश्वासम्बद्धाः हो 1. 10, विश्वासम्बद्धाः विश्वासम्बद्धाः हो 1. 12, परिषद्धाः होता परिषद्धाः है .

- P. 63, 1. 2, वसेत for अजेत ; 1. 5, महीवते for स् मोदते ; 1. 14, इति तुलापुरुपदानियानम् for इति तुलापुरुपदानियोग ; 1. 15,
- P. 64, 1.4, बाइन for बाइन ; 1. 9, दान सूची for दानसूची ;
   1. 15, पार्स्वमे: for पार्स्वतः ; 1. 15, स्थापवेतहत् for
   स्थापवेदीतान.
- P. 66, 1. 19, पुष्पेऽहि विनिवेदयेत् for पुष्पेऽहिन निवेदयेत्.
- P. 67, 1. 12, इति हिरण्यगर्भदानम् for इति हिरण्यगर्भदानविधिः.
- P. 68, 1. 2, शक्तद्वयसंयुक्तं for कल्यद्वयसंयुक्तं adds the explanation 'शक्तद्वयसंयुक्तं' खण्डद्वयसंयुक्तम्.
- P. 69, 1. 7, বি: ছুলো for दिक्ছूला.
- P. 70, 1. 3, होनं for देवे ; 1. 4, विधानयुक्ताः for विधानयुक्ता ; 1. 9, निर्धृतकत्मपविभुख ततुर्भुराहेः for the line.
- P. 71, 1. 9, क्योत for कत्वा; 1. 14, अर्धकलप्तसुवर्णस्य for ततस्तासुवर्णन.
- P. 73, 1. 6, पुरुपोऽव्ययः for पुरुपोत्तमः.
- P. 74, l. 11, at for a.
- P. 75, 1. 4, दशसहसाधिकम् for दशसहस्रकम् ; 1. 9, तामदोह for कांस्पदोह.
- P. 76, l. 13, वेडमतः for मनाइमतः
- P. 77, l. 14, पुत्रपीत्रसमन्वितम् for राजराजी भवेषरः ; l. 15, omits तथा.
- P. 78, 1. 2, प्रदं श्रुतम् for प्रदर्शनातः ; I. 9, अञ्चलवति मदं वा for : अञ्चलवति वा वा वा : 1. 15, वर्षशामप्रदे for वर्षशामप्रत्यः

- P. 79, 1. 2, वेदिकास for वेदिका: ; 1. 8, विया कृष्णाजिन न्यस्य for वेया कृष्णाजिन न्यस्य
- P. 80, l. 1, कुल्तुम्बर for कुल्तुम्बर ; l. 3, पण्टामणित्र for मणित्र ; l. 5, कुल्तुम्बर for कुल्तुम्बर ; l. 17, substitutes आसाहिको भवदुःखद्वपैति मल्दैः
- P. 81, 1. 3, वेदपुत्तवः र for वेदपुत्तवैः ; 1. 13, शय्यादिकं for सिंथादिकम्.
- P. 83, 1. 6, सक्रकछपमुक्तः for क्लिकछपविमुक्तः; 1. 8, पूर्वतो for पनितः.
  - P. 84, 1. 7, कूबरी युगधाराष्ट्रकम्.
  - P. 85, 1. 11, भवाभिधाय for भवाभवाय.
- P. 86, 1. 4, अखण्डमचण्डभानोः for अखण्डलचण्डभानोः; 1. 8, प्रदानमेव for प्रदानमस्मिन् ; 1. 11, इति हिरण्याद्वदानम् .
- P. 87, l. 7, adds क्रीडामी रथ: ; l. 11, अवन् चन्दनै: for अदान-चन्दनः ; l. 18, ग्रह्मतः for स्वरूपतः ; l. 19, ग्रुपीरपापला-चूर्वे for क्रुपीप्रिपलाद्र्यम् .
- P, 88, l. 7, तस्मात् for यस्मात् ; l. 11, खेडियहड for रथाधिहड.
- P. 90, I. 1, सारदात्मयान. for सारवास्त्रयान ; I. 8, सारिकाहतम् for सारकाहतम् ; स्वारी भागवित्रता for स्वरीः भागवित्रतेः ; I. 13, दुष्कान् for युतान ; I. 17, substitutes पर्यन्यादि- स्वरहेभ्य द्वि विहितस्य पानस्वरहम्यतेः होमवित्रिः मन्त्रैः पर्याद्धादिसं वाद्यञ्च कृष्णितेसां तथा.
- P. 91, 1. 5, अभिपूजनेत for असूननेत; 1. 10, words in brackets missing.
- P. 93, L. 6, नवादावर्वतवर्त for मयादावर्वतवतीम् ; U. 10-13. verses in brackets supplied ; 1. 17, वया for तथा.

- P. 94, l. 12, अबले for अन्ये.
- P. 95, l. 11, सम्प्राध्येमाणः for सन्तप्येमाणः; l. 13, omits इति पृथिवोदानम्
- P. 96, l. 1, विरवनकं तु कारवेत् for विद्यवादिषु कारवेत् ; l. 2, ज्येष्ठं for थेष्ठं ; l. 5, अमक्षेत्र्यश्काहतम् for एत्वप्रमाधकाहतम् । 10, पुत्रः for बुद्धः ; l. 18, ब्राह्मच्यायाः for ब्रह्मच्यायाः
- P. 97, I. 1, अन्तराणां मध्ये for अन्तरालानां मध्ये.
- P. 98, 1. 3, संस्थै: विष्टै: for संपै: तिष्टेत ; 1. 10, समुदर्शनतां for अमुदर्शनताम्.
  - P. 99, l. 14, gh for sh.
  - P. 100, ! 15, उदीरवेत for उदाहरेत.
  - P. 102, 1. 8, रत्निरहुष्टपूर्वाणि संख्यया त्वेकविद्यतिः । तदर्धं प्रादेशः.
  - P. 103, 1:42, स च होमोऽधिकः सर्वसेषेरकर्तव्यः ; 1. 9, वसुनिय for पद्यभिधः
  - P. 104, l. 8, अथ रत्नधेनुदानविधानम् ; l. 17, तद्दत् for सदः.
  - P. 105, l. 1, omitted; l. 10, ते for च; l. 12, परिकल्पयेत् for परिकल्पयेत् .
  - P. 106, l. 6, विवचनां for विरचनां ; l. 12, युक्तां for युक्ते ; l. 16, पुण्यमाप्य.
  - P. 107, l. 5, रत्नधेनुप्रदानम् ; II. 6-16, omitted.
  - P. 108, ll. 1-5, omitted.
  - P. 109, I. 5, सर्वभूतेश for सर्वभृतेश ; I. 11, प्रजायते for शाम-जायते ; I. 18, थोडसमहारानानि for दानकाण्डे योडशमहा-

- P. 110, l. 1, पद्मपुराणे ब्रह्माण्डदानविधिः for पद्मपुराणोक्तं ब्रह्माण्डदानम् ; ll. 12-15. all words after लक्ष्म्या omitted.
- P. 111, I. 9, यादसानि च for या ह्याणि; 1. 9, राजसान्येन for राज-तानि च; 1. 9, adds अरण्यानि च सह्यानि सीयणीनि त कारयेत.
- P. 112, l. 1, जनुर्वाप्त for जनुर्दरा ; l. 2, अद्यविषयस्प्रप्रमाः for रेहितं चरमस्या च । l. 10, जनार्दनः for जनार्दन ; l. 17, नराधियः for नराधिय ; l. 23, सीमद्रादशी for भीमद्रादशी.
- P. 113, l. 2, सलोकताम् for सलोकताः; l. 3, इति वद्याण्डदानम्; l. 4, omitted ; ļl. 5, omits तत्र ; l. 12, सरस्य for सदक्षणम्
- P. 114, l. 8, पुनः for दिसम् ; l. 16,  $\dot{}$  मुक्तेदकहस्ताभ्यां for मुक्यें-दसहस्ताभ्याम् .
- P. 115, l. 5, दशन्तार्थः for दशन्तः; l. 20, adds at the end क्षीरिदस्त्पनप्रकरिण.
- P. 116, l. 3, यं तु for जन्तु ; l. 6, इति विःप्रकारं गोसहस्रदानम् ; l. 7, आदिलपुराणे.
- P. 117, l. 10, अनन्तं तस्य for अनन्तस्य ; l. 13, विप्रान् for गावः.
- P. 118, l. 1, इति भोसहस्रदानम् before तथा ; l. 16, omitted ; l. 17, महाभारते.
- P. 120, l. 13, heading omitted.
- P. 121, 1. 2, विवाहोस्सवयनेषु ; 11. 9-11, omitted ; 1. 13, comes after prose passage ; 1. 14, omits द्वः.
- P. 122, l. 7, guit: for guit:.
- P. 123, last line omitted.

- P. 188, l. 1, वराक्षावरवारणाः for वराः प्रावरणाः इताः ; ll. 12-14, omitted.
- P. 189; 1. 2, शतम for समम.
- P. 190, l. 5, शित for शति.
- P. 191, l. 2, सस्यदायिनम् ; l. 5, महामनाः for महासमने ; l. 6, विगतपायकः ; for विगतपायकः.
- P. 192, 1. 11, बहुवीर्यंसमर्जिताम् for बहुबीअसमन्दिताम्.
- P. 194, Il. 10-11, omitted.
- P. 195, l. 7, अमन्त्रार्थं मलोक्षिताम् for मज्ञलार्थमरोगतः.
- P. 196, l. 12, मानसोपस्करं for यानं सोपस्करं; l. 14, भूनधः
  for भूरेक्षः; l. 17, पण्यीपधि for पुण्योपधि.
- P. 197, I. 10, समाप्त्रवात for समस्ति ; I. 17, कथवन for काश्नम्.
- P. 198, I. 15, अधिकं स्मृतम् for परमं स्मृतम्.
  - P. 200, 1. 5, मनु: for तथा.
  - P. 201, I. 14, पदम for फलम ; I. 17, omits तथा.
  - P. 202, I. 14, धनुईस्त for चनुईस्त.
  - P. 204, l. 5, नटनर्वेश्वनमेध for नटचारणनानेख; l. 9, सच्याच for निष्पाद; l. 12, सन्तपत्रत्रिभूभिकम्.
  - P. 205, l. 5, परिलेखनेत for परिकल्पनेत.
  - P. 206, l. 17, तमुहिरोद् for तमनुवजेत्.
  - P. 207, l. 11, बोऽद्धात for यो ब्यात्. •
  - P. 209, l. 7, ब्रह्मवियां for शिल्पवियाम् ; l. 8, आन्त्रवाद for अञ्चते ; l. 10, यामसम्भवः for सामसंद्रवः ; l. 22, omits तथा

P. 211, l. 8, गुणिधकम् for गुणिनवतम् ; l. 11, निरुप्यते for निरुप्यते ; l. 18, प्रपुज्येत् for प्रसादवेत् ; l. 19, सम्बासी-भणी: for समासी-भणी:.

- P. 212, l. 6, बरान सहद for च में सहद ; l. 13, वर्णमात्रेण योऽहैन for बस्तमात्रेण यो शानम.
- P. 213, l. 1, prefixes तथा; l. 5, सत्यात्रेभ्यः for सगोत्रेभ्यः; l. 17, सत्रोचयन्त्रसंयुक्तं for सत्काचवलसंयुक्तमः
- P. 214, I. 2, मुलक्षलपुरत्यन्ते for सूक्ष्माक्षरं च रम्यम.
- P. 215, l. 13, नानार्थोक्ता for उत्नार्थोक्त्या.-
- P. 216, l. 17, फलिमच्छता for फलमखते.
- P. 217, I. 8, सर्वार्थवित for शब्दार्थवित.
- P. 218, l. 1, अनक्षरं for अलङ्कारं ; l. 16, परिस्थागेन रोधयेत् for परित्राणेन चोडरेत .
- P. 219, I. 15, वितानेभ्यो स्तस्य च for ज्ञानं नित्यं स्तस्य च ; I. 17, साधकम् for साधनम्.
- P. 220, l. 6, निवारणम् for विरामणम्; l. 12, विभावितैः for विभावितैः; l. 14, यथावस्तु for क्यावस्तु.
- P. 223, l. 7, सञ्जले मोदते दिवि for स्वर्गलोके स मोदते ; l. 13, स धन्यः स सीर्तमान for अध्यान भोगसतमान ; l. 16, स धन्यः स सीर्तमान for मत्योः गुज्यभानो महापियः.
- P. 223, l. 7, মহর্ষিব: for সম্পর্নিব:.
- P. 224, l. 1, बैष्णवं परमं विदुः for तदुर्ध बैष्णवं विदुः.

- like Hemādri, p. 401, करना इन्मान सुनर्णेश्व गन्धनात्येर लड्डताम्। 'त्रपा' पानीयशास्त्र । 'द्वाला' समाजनसमाधवा ।'द्ववर्णेन' रोधननर्णात्
- P. 152, l. 3, कामद: कामदानाय for कामदा मम कामाय; ll. 8-9 omitted; l. 13, omitted.
- P. 163, I. 1, तिलैसकीर्य for तिलैसपूर्य ; I. 4, प्रयच्छेया for प्रव-क्छेस्तु ; I. 6, तावस्केदि for तिलकोटि ; I. 11, कारण for कामन-
  - P. 154, l. l. 8–10, omitted; l. 11, adds 'कांस्योपधानसंयुक्त' कांस्यात्रिपहितम्
  - P. 155, l. 17, स पुष्पेषु प्रमोदते for मोदते त्रिदसीः सह.
  - P. 156, l. 7, देवाग्रे for देवाय ; l. 10, अपारपाद्विशास्तेयं !
  - P. 157, 1. 5, adds भारतकाच ; 1. 12, वस्त्रोपशोभितम् for बस्त्रोप बीतिनम् ; 1. 13, दर्भविष्टरसंत्रुतम् for यानं विष्णुरये स्पितम्.
  - P. 158, 1. 7, रोमतुल्यानि for रोमतंत्र्यानि ; adds यमः before दश्मश्यति on l. 18, and दक्षः before दश्या द्विनेन्द्राय on 1. 20.
  - P. 159. L. I, omitted; I. 7, omits বা বানৰ বৃদ্ধা ব্যৱন্তি, ব য;

    1. 10, আৰাল: for আৰাভি:; I. 11, গৰাখিবাদ্ for ব্যাধিধি

    1. 13, ইনাবুটো for ব্যব্রটো; II. 15–18, omitted.
  - P. 160, l. 1, omitted l. 14, ताबस्च्यानि वधति for ताबस्व्यवस्थानि
  - P. 161, l. 17, मातुर्क रितृष्टं च यत् for पार्व मातृर्क भवेत् ; l. 18, जनशतस्य इस्तेऽस्य for नथ जन्मग्रतिस्तस्य.
  - P. 162, l. 6, आहे for ओचे l. 10, स्तिनेनेन्यनम् for धासतमे कुमम् ; l. 17. स्तितिसाम् for धंद्रसम्.

- P. 225, l. 2, 'इप' बाह्यपुत्र ; l. 13, जनस्तितिः for जनस्तितः.
- P. 227, l. l. omitted. P. 226, l. I, 4g: for 4g: ; l. 10. fand for idogen.
- P. 228, L. I, effect for eight; L. 2, contited.
- P. 231, L. 5, धुनणेनाद् for धुनणेनाम ; L. 8, omits सन्तान्यः ; P. 229, L. 8, मीरव: for सेरव: ; L. 13, प्रजायते for प्रजापत:
- सब्बनायम् मनति : 1. 18, ठामां मत्ति सहयुष्युचिम्. L. 10, omits दोष; सुरते: for शाक्ष:; L. 15, omits
- 101 मिद्रमात वन्द्रमास : 1. 12, मुका 101 मुदा स्वाद : P. 232, I. 6, मनस्मियस्य for गणाविषस्य ; I. II, श्राद्वनाञ्चतामा
- . 233, L. 6, वेन्द्रुवर्ग साथ for भ्रत्युवर्ग अश्रिक्त ; L. 10, II. To-II, omitted.
- े फें हे हैं है है है है मानव में गर मानवर्ता क्रिक्टायल्ड बनाः १. 14, तथा 101 बनाः
- P. 235, l. 10, स्त for सात ; l. 13, omits इति तिविदानम्.
- स्वयक्षक बच्छात ; I. 9-12, omitted. P. 236, L. J. ard Higgirild; L. 5, omits wife; L. V. adds
- P. 237, II. 9-13, omitted.
- . 9, श्रीतमाशहुर्जातीय 101 श्रीतमास्ताहुर्जात्तेप. P. 238, L. J. चुनः for सुने ; L. G. सुमनोएसास for सुमनोहरास
- E. 289, L. 15, बदा 101 तथा; L. 18, च भक्तिः 101 स्वराज्यः.
- 1. I's omits होते सामहामान. संवेदानिकम् 101 सवेदानिकम् । 15, क्रिक्स 101 लाक ; P. 240, I. 7, मिलमुकामकाहिक्स रिंग मिलहासुकाहिक तथा ; 1. 14,
- रे. 277, 1. 13, यक्त व ससीवंदा 101 मासे वरतेत सविवा.

- P. 263,1. 2, फलोपर्ग वा for फलोपगन्धो ; 1. 8, अवारितम् for अवाधितम्.
- P. 264, l. 15, निवेदयेत for दिने दिने ; l. 18, omitted.
- P. 265, 1. 6, omits मनुस्थान.
- P. 266, l. 16, 44 for 9741:.
- P. 267, I. 10, ভিনা হারাদি च for বাদাদি বা প্রদঃ
- P. 268, 1. 6, सलक्ष्मवान् for सलक्ष्मवान्.
- P. 271, l. 13, पार्च in brackets supplied.; l. 14, बुसूपतान्
- P. 273, for बुभुक्षिताम्.
- P. 272, 1. 1, adds अन्तर्दिताभितृप्तानां अविभाविताभिरुषाणाम्.
  1. 17, स्वन्दचाय (१) for मुक्तन्तायः
- P. 274, 1. 9, दिवमाप्तुयात् for दिवमाप्तुयुः.
- P. 275, II. 1-2 cited after line 8; II. 3-4, omitted
  1. 5, gr for ad; II. 7-12 omitted; II. 13-14,

इति सहद्इदयपरात्मजमहासान्धिविष्ठहिक भदृशीलक्ष्मीपरविरचिते इत्यवस्त्यतरी दानकाण्डे प्रचीर्णकदानानि ।

- P. 276, I. 2, अथ वापीक्यवज्ञामादिविधिः ; I. 9, प्रतिश्रवाध for प्रतिष्टिताध.
- P. 277, 1. 6, omitted.
- P. 278, 1. 4, यथा for सथा.
- P. 279, 1. 1, substitutes न्या राजन महानाहो तहागादिय यो विधिः.
- P. 280, 1. 8, अरक्षिमात्री for व्यविभात्री.
- -P. 281, l. 2, पुत्रवेश for दश्चेश; l. 7, प्रथमतः for प्रथमम्.

- P. 282, 1. 6, omitted ; 1. 12, यज्ञच्यं for परुष्यं ; 1 18, . सन्ध्यत् for सन्ध्यत् .
- P. 283, 11. 3-4, omitted.; II. 5-8 many omissions.
- - P. 286, 1 3, omits तथा; 11. 9-11 omitted.
- P. 287, 1. 15, वापीक्षतदागयत for बापीयलम्.
- P. 288, 1. 7, at तारवती for भाषपन्ती; 1. 9, omits इत्यनेन and यजमान:; and substitutes जारमुतीये for जावार्वण अन्तारच्य जंतीये; 1. 12, हिंडले for यदि वा हिंद्रगेति; 1. 13, omits जपेत् ता; 1. 14, omits तामप्रश्री; 1. 15, omits ज्ञावार्वाय देवा; 1. 17, omits यजमानी; 1. 19, omits conclusion.
- P. 289, l. 1, अब दारिबन्ध: ; l. 6, तळखात for ततः खातम्.
- P. 291, I. 9, सुमनोहरम् for समहोरगम्.
- P. 292, l. 14, धेनुपूर्व for बन्धपृष्टे.
- P. 293, 1. 6, нан for भवेत.
- P. 294, Il. 5-6, omitted; I. 18, पनम्. for बलम्; I. 19, वरम् for मतम्.
- P. 295, l. 1, पश्चिम गर्त for पश्चिम सक्त ; 11. 3-9, omitted ; 1. 15, प्रशादिभ: for मणादिभ:.
- P. 296, l. 12, सुमन्नसम् for च सम्मान.

- P. 297, I. 5, স্বাৰহ্ম for স্বাৰহ্ম; I. 6, প্ৰথম for লখা;
  II. 10-11, interpolates লখা between the lines.
- P. 298, l. 9, omitted; l. 11, ব সাৰ্যভাষিত্ৰ কাল্বা for ঘষাধিলা ৰখা কাল্বা; l. 12, সুৰাবীকা for মথাৰীকৰী;
   l. 18, বহুৰ for ঘহে,
- P. 299, 1. 5, विगतार्थ सदा नरः for विगतथ सदा नरः; 1. 7, सिनस्कृटे for मण्डपे; 1. 22, omitted.
- P. 301, 1. 5, प्रतिपक्षम् for प्रतिपाद्यम् ; 1. 7, मुने for प्ररे.
  - P. 302, 1. 7, वयोच्छ्ताम् for तयोत्थिताम्; 1. 11, omitted; 1. 12, तथा omitted.
  - P. 308, I. 3, यथा जावेत for तथा जावेत; I. 4, मन्त्रवित् for मन्त्रितम: II. 16-17. omitted.
  - P. 304, 1. 5, युगाईदम् for युगाहुमम् ; 1. 10, देव्यो नरः पापात् for दवालरस्तोऽपि.
  - P. 305, 1. 3, तु भारत for भाववेत्.
  - P. 307, l. 7, adds বাধী পুলবাধিকাৰ কুৰুমাধিকা কুৰুমাধ মন বাধাৰ্ম । The whole explanation, which is missing in other Mss. is reproduced by Hemadri; l. 13, adds 'বিষা' থানিকা; l. 14, কান্ত for কান্ত.
  - P. 308, 1. 2, तित्रिकीको for तिन्त्रिकीकम्.
  - P. 309, l. 11, ব্লিজার্ম: for ব্লিজার্মনান
  - P. 310, i. 5, बल्पनाणां for न पुत्रानां ; l. 9, बर्म तरः for बनी हमः ; l. 10, omits इति युक्तारोपणादिभिः.
  - P. 311, l. 8, विविधेस्तमा for विविधेर्नुतम्.
- · P. 312, l. 3, omitted; l. 7, am for swan.

### APPENDIX B

# . १ वल्लालसेनकृत—दानसागरे उपोद्धातः प्रतिज्ञा च

#### # ॐ नमो गणेशाय #

वे साक्षादवनीतंत्राग्रतभन्नो वर्णाश्रमज्यायसां येषां पाणिष निक्षिपन्ति कृतिनः पाथेथमामुन्मिकम । यदक्षश्रोपनताः प्रजन्ति जगती पण्यास्त्रिवेदीगिर-क्लेक्नो निर्मायनिसम्बद्धानसम्बद्धीलि दिवेदशी नगः ॥ ९ ॥ इन्द्रो विश्वैकबन्धः श्रतिनियमग्रहः क्षत्रचारित्रचर्या-मध्योदागोत्रशैलः कलिचिकतसदाचारसाधारसीमा ? । सङ्गतस्वरक्षरत्नोज्यलपस्यगुणोच्छित्रसन्तानधारा-वर्षेर्भेन्द्रासरश्रीनिरगमदवनेर्भेषणं सेनवंशः ॥ २ ॥ तत्राऽलङ्कतसत्तयः स्थिएपनच्छायाभिएमः सतां स्वच्छन्दप्रणयोपभागमुलभः कल्पद्रमो जङ्गमः । हेमन्तः परिचन्धिवद्वजसरःसहस्य नैसर्गिकै-स्द्रीतः स्वगुणस्दात्तमहिमा हेमन्त्रसेनोऽजनि ॥ ३ n तदन विजयसेनः प्रादरासीहरेन्द्री दिशि विदिशि भजन्ते यस्य वीरध्वजन्तम । शिखरविनिहिताओं वैजयन्तीं वहन्तः प्रणतिपरिग्रहीताः प्रांशवो राजवंशाः ॥ ४ ॥ सर्वाद्याः परिपरयन्नपचितश्रीदीनवारां धनै-रासारैराभिषिकनिम्मलयशःशालयभमण्डलः । दैन्योत्तापगृतामकालजलदः सर्वोत्तरः ध्मामृतां श्रीवल्डालन्यस्ततोऽजनि गुणाविर्मावगर्भेश्वरः ॥ ५ ॥ वेदार्थस्यतिसङ्घहादिशस्यः श्वाच्यो वरेन्द्रतिले निस्तन्त्रीक्वलधीविलासनयनः सारस्वतस्त्र्यम्बकः।

परकर्माऽभवदार्ध्यशीसनिस्यः प्रख्यातसस्यवतो व्यत्रोरिक मीष्यतिर्नरपतेरस्याऽनिरुद्धो ग्रहः ॥ ६ ॥ अधिगतसब्द्धपराणस्मृतिसारः श्रद्धपा गरोरस्मात् । क्षिक्रमपावसादं दाननिवन्धं विधातुकामोऽपि ॥ ७ ॥ दर्शियमधर्मानिर्णयविषमाध्यवसायसंशयस्तिमितः । नरपतिरयमारेभे ब्राह्मणचरणारविन्दपरिचर्य्याम् ॥ ८ ॥ शुश्रपापरितोषितैरविरतं सम्भूय भूदैवतै-र्दन्तामोधवरप्रसादविशदस्वान्तस्खलत्संशयः । श्रीवद्यालनरेश्वरो विरचयत्येतं गुरोः शिक्षया स्वप्रज्ञावधि दानसागरमयं श्रद्धावतां श्रेयसे ॥ ९ ॥ भयो भयः प्रणम्य क्षितिवस्त्वमिलन्मीस्त्रिक्या द्विजेन्द्राः ं श्रीमद्वहारुसेनः स्थिरविनयनिवदान्नर्खिर्याचते वः । ं काले काले मवद्भिः कृतस्कृतस्यैः पालंनीयो ममाऽयं सामान्यः पुण्यभाजां भवजल्धिमहासेतुबन्धो निबन्धः ॥ ९० ॥ वाह्यं बाराहमारनेयं भविष्यं मारस्यमेव च । वामनं वायवायस मार्कण्डेयं च वेष्णवम् ॥ ११ ॥ शैवं स्कान्द्य पाद्य . पुराणं कौर्ममेव च। पुराणानि तथा कूर्मपुराणादिपुराणयोः ॥ १२ ॥ उक्तान्यपपुराणानि व्यक्तदान्विधोनि च । आर्थ प्रराण शास्त्रं च वालिकाद्वयमेवः च ॥ १३-॥ नान्दमादित्यसंज्ञत्व नारसिंहं तथैव च । मार्वण्डेयवृतं तद्वद्विष्णुथम्भीत्तराह्यम् ॥ १४०॥ शास्त्रसः (पेष्णधन्मोरूयं गोपयनाक्षणधारीमः । श्रीरामायणमाख्यानं महानारतसंहिताम् ॥ ९५ ॥ मनवासिष्ठसंवर्सयाज्ञवस्वयस्य गौतमम् । · कारवायमं च जानात्यं व्यासे दानगृहस्पतिम् ॥ १६ ॥

गृद्धवसिष्ठं हारीतं, पुरुस्त्यं विष्णुमेवन्त्रः । शातातर्पं यमं योगियाज्ञवल्त्यं च देवरुम् ॥ ९७ ॥

बीधायनयाहिरसं दानव्यासं बृहस्पतिम् । **ी शङ्ख**िरितावापस्तम्यं शाद्यायनं तथा ॥ ,१८ ॥ गयव्यासं लघुव्यासं लघुहारीतमेव च । छन्द्रीगपरिश्चिष्टं च कात्यायनभश्चेपतः .॥ ,१९ ॥ ; इस्यालोच्य पुराणे,पपुराणधुतिसंहिताः । • समाद्यतानि, दानानि निबन्धस्याऽस्य सिद्धये ॥ २० ॥ महादानानि कीर्र्यन्ते तत्राऽऽदी पोडश कमातः। पर्वतानां च दानानि दशैव तदनन्तरम् ॥ २१ ॥ • ततो ग्रहादिधेननां ज्ञातारिशदतुकमात् । एकन्यूनानि दानानि बध्यन्तेऽत्र यथाविथि ॥ २२ ॥ अलेकुतानां पश्चाद्यस्वादिश्चद्रगवामध् । दानान्यछक्रुतगर्वासमूहस्य ततस्त्रिधा ॥ २३ ॥ ततोऽनलब्कृतगर्वा दानानि दश पञ्च च । तथाऽन्दर्हतगवीस्मृहस्य च सप्तथा ॥ २४ ॥ : अलब्रुतानां दानानि भूषाणामध्यपा तथा । ततोऽनलब्ह्तानान्तु दश दानानि,पश्च च ॥ ३५ ॥ गवाहि ध्यहानानि वृश्या तदनन्तरम् । भूमेर्दानानि कीर्र्यन्ते प्रमुखाद्यं तु ॥ २६ ॥ आसनस्य प्रशानानि पढेच तर्नन्तरम् । त्ततो वारिप्रदानानि पद्तिश्वदिह संस्थया ॥ 📢 🗥 ॥ र्तेजसानाच पात्राणी दश्च दानान्यनन्तरम् । दानानि जलपात्राणां तत्रथ नवर्धस्त्रया ॥ २४ ॥ तनोऽषस्य प्रदानानि त्रिचत्यारिद्यदेव तु । तत्रजीवि च मध्यस्य प्रयाद्रम् रुबुनस्य च ॥ ३६ ॥ तती पूतस्य सप्देव श्रीनि द्रभ्नस्यवन्तरम् । धीरस्त प ततस्रीति पत्र नेश्यवस्तुनः ॥ ३० ॥ पानकस्य च चत्वारि कलानां नवधा ठठः । ववपास्तरि मधुने।ऽभ्यश्रस्य परनन्दरम् ॥ ३९ ॥ .

त्रयोदशाथ गन्धस्य ततो ध्रपस्य पश्चधा । अनुलेपनदानानि चस्वारि तदनन्तरम् ॥ ३२ ॥ अष्टौ पुष्पस्य वस्राणां पड् युक्ता विश्वतिस्ततः । त्रीणि यज्ञोपवीतस्य दानानि तदनन्तरम् ॥ ३३ ॥ सवर्णस्याऽथ दानानि सप्तत्रिशदनकमात । रजतस्य च दानानि त्रीण्येव तदनन्तरम् ॥ ३४ ॥ अलद्वारस्य चत्वारि रत्नस्य नवधा ततः । गृहाणाधैव दानानि ततः सप्तदशैव तः ॥ ३५ ॥ नव प्रतिश्रयस्याऽथ शय्यायास्त ततो नव । इन्धनस्याऽथ चत्वारि दीपसैकोनविंदातिः ॥ ३६ ॥ दानानि च प्रराणानामैकोना विद्यति खतः । नानाविधानां विद्यानां चतुर्विश्वतिरेव च ॥ ३७ ॥ त्रिंशरानानि कन्यानां प्रेष्याणान्त ततो दश । सस्यानामथ दानानि पश्चविंशतिरेव च ॥ ३८ ॥ विरुख दश दानानि तथाऽऽरामस पश्चना । कीर्स्यन्ते पोडशैवाऽत्र दृशस्य तदनन्तरम् ॥ ३९ ॥ सम्भारस्याऽथ चत्वारि पश्चनामध्यथा ततः । कृष्णाजिनस्य सप्तादय छत्रस्य दश पश्च च ॥ ४० ॥ कीर्र्यन्ते पञ्चदश्चा ततो दानान्यपप्रहः । एकादश च यानानां चत्वारि करिणामध ॥ ४९ ॥ द्वादशाश्वस्य दानानि चत्वारि महिषस्य च । अष्ट चाऽऽरोग्यदानानि कीर्र्यन्ते तदनन्तरम् ॥ ४२ ॥ भभयस्य च दानानि त्रयस्त्रिदात्ततः कमातः । सूर्व्योदिवारविद्वितान्वेकादश ततः परम् ॥ ४३ ॥ मासोपल्रधितेऽन्यत्र दिनेष्यनियतेष्यप । एकसप्ततिष्ट्यन्ते दानानि तदनन्तरम् ॥ ४४ ॥ मारेष नियतेष्वत्र नियतासु विभिष्वम । ँ कमारानानि कोरर्यन्ते नानारूपाणि विद्यतिः ॥ ४५ ॥

मासतिथ्योनियतयोग्निपचादादनन्तरम् । चतुर्दश च नक्षत्रे नियतासु तिथिष्यथ ॥ ४६ ॥. ततो नक्षत्रविहिताम्यप्टी पद्मारादेव तः । भासच्यापीनि दानानि पडेव तदनन्तरम् ॥ ४८ ॥ रविसक्तमणेष्वेवमेकोनत्रिंदादेव त । ऋतप्रदिशानि ततो दानानि दश पश्र च ॥ ४८ ॥ बत्सरादिष दानानि सप्तेव तदनन्तरम् । वित्रक्षीर्णीन दानानि त्रिपयाश्चदनन्तरम् ॥ ४९ ॥ सामान्यदेवताभ्यस्त चत्रविद्यविधा ततः । एकन्यनानि सूर्याय चरवा(शदनन्तरम् ॥ ५० ॥ महेश्वराय दानानि ततः सप्तदरीव 🗗 । विष्णवे चैव दानानि चतुर्विश्रश्चर्त ततः ॥ ५१ ॥ विन्छिय पश्चससलावर्सरेवं पृथक् कृतैः । नामानित्रवचनामतनिर्यासराधिभिः ॥ ५२ ॥ चतःसप्तिसंयकत्रयोदशसतं मितेः । दानै निरूप्य बसेन नानागमसमाहतैः ॥ ५३ ॥ विद्वत्सभादमितनीराजहेरीन भभजा । थीमद्रपालसेनेन फुतोऽयं दानशागरः ॥ ५४ ॥ जलाधमानां दानानि तथा च गुरवेशमनाम् । नोष्यनि चन्यप्रधानि "प्रतिष्ठासागरे" यवः ॥ ५५ ॥ धुतान्यादिपुराने तु दानान्यन्दविभागतः । "माचारसागरो" कवान बीर्यन्तेऽप करनद्यः ॥ ५६ ॥ भागवर्तं च प्रदानं मझान्डम्बेर नार्दायं च । दानविभिद्यस्यमेततः त्रयनिह न निबद्धसवधार्ध्य ॥ ५७ ॥ बहदवि विश्वपुराणं मास्यप्रयाचीदिवर्महादानै:। अवधार्य तदसारं दाननिबन्धेऽत्र न निबद्धम् ॥ ५८ ॥ सप्तमनायुपुरानं महिष्यमपि सन्यहीतनतियद्यात् । स्वयारमीनवस्यो इसी पापन्तिनिर्मेखी ॥ ५९ ॥

क्षेक्यसिद्रमेतद् विष्णुरहस्यं शिवरहस्यं च । दयभिद्द न परिगृहीर्त सङ्गहरूपत्वमवाधार्य-॥ ६० ॥ भविष्योत्तरमाचारप्रसिद्धमविरोधि च । भागाण्यज्ञापकारष्टे (१) प्रन्थादस्मात्पृथक्कृतम् ॥ ६९ ॥ भचरद्रूपतः स्कन्दपुराणैकांशतोऽधिकम् । . . यतः खण्डत्रितयं पीण्ड्रेरवायन्तिकथाधयम् ॥ ६२ ॥ तार्थे प्रराणमपरं ब्राह्ममाभेयमेव च । भयोविंशतिसाहसं पुराणमपि वैष्णवम् ॥ ६३ ॥ . पट्सहसमितं लैक्षं पुराणमप्रस्तथा । दीशप्रतिष्ठापापण्ड्युक्तिर्लपरीश्रमैः ॥ ६४ ॥ .. मृपावंशानुचरितैः क्षेश्व्याकरणदिभिः । । असङ्गतकथायन्थपरस्परविरोधतः ॥ ६५ ॥ तन्मीनकेतनादीनां, भण्डपायण्डलिहिनाम 1 क्षेत्रवयनमालोक्य सर्वमेवाऽव्यारितम् ॥ ६६ ॥ त तसत्पुराणोपपुराणसंख्या- -विदिष्कृतं,कस्य न.कर्मयोगात् । -पापण्डशास्त्रानुमतं निरूप्य . ं देवीपुराणं न निवद्धमन ॥ ६७ ॥ , ये धर्मदान्विधिसंस्तुत्ये, पुराणः पुण्यागमस्पृतिगिरां बहवो विवक्तीः । ते प्रनथविस्तरभयाद्यवित्य केवित् । अस्माभिरत्र कथिताः कलयन्तु सन्तः ॥ ६८ ॥ एवं विरुप्य गानेन आरब्धे दावसागरे । , थादी बाह्यणमाहारम्यं ततो दानगुणस्तुतिः ॥ ६९ ॥ -पात्रप्रशंसा पात्राणामप्नादस्ततः परः । -दानुखसर्वं कत्ती च भद्रादानविधि प्रति,॥ ७० ॥ ह दानस्य बालदेशाय देवस्य न निरूपणम् । अपवाद्धं दानानामसद्दाननिरूपणम् ॥ .५१. ॥ ::

ततो दानस च विधिः प्रतिप्रद्विधिस्ततः । े सर्वेतः परिभागों चैत्वधीः पेधदेशं क्रमात् ॥ धरः॥ े निरूपःमुखंबरधार्थं वश्यतेऽत्र महक्षितां॥

## Ends,

\* धर्मस्याऽज्युदयाय नास्तिकपभीच्छदाय जातः कळी धांचान्तोऽपि सरस्वतीपिष्टवः प्रत्यक्षनारायणः । षादान्मोजनियण्णविद्ववद्यभाषामाज्यक्द्रमीयुद्यः श्रीवत्काकनरेदवरो विजयते सङ्क्ताचन्तामणिः ॥ दाराणामरिकैन्यसम्प्रमंगरिस्त्यकालपानावतै— वेवन्नोदास्तिकाकुकालरिपरां प्राणेक्षानिक्षक्रकति । चेनाऽऽछिय वशासि दुर्जयजाद्वशाजितावसणा— होळाळादाजितो रणे करणचा त्यकस्य गोडॅदवरः ॥ विद्यद्विः सम्मुकानैः क्षिक्षद्वश्मकच्छिदिनो दानपर्मा

विद्वद्भिः शस्युकामैः कलिक्छप्तस्वरुक्तिनी सानधामी अन्यान्यामपेरीपप्रणिहतमतिभिक्तिभिक्का द्विनान्यैः । असाक्षेदेनमेषां सतमनतिरस्य सम्बद्धिवन्यं सद्बल्यात्येनामञ्जलकुमुरामीदयन्त्रो नरेन्द्रः ॥

तस्यैप चर्मानियताखिलजीवलोक-

- तापत्रयोपशमनः पुरुषोत्तमस्य ।
- · (?) सुरुभेगापगतां ऋलिप**इ**नोदी
- श्रीदानसागरमयः पयसां प्रवाहः॥
- ः यदाद्विचितमैहिकं सुकृतिनां श्रेयो यदामुध्मिकं
- " सर्वे तत्तादिहाधमेण सुनमं निर्णाय निस्तंद्रयः । श्रीवस्टाटनरेन्द्रवर्णिनमन्वन्वगंसवार्धद्(१)
- मेनं सम्प्रति दानसागरमविधद्वैकमाना जनाः ॥

### Colophon:-

ः इति गरमगादेश्वरानिःशङ्कराष्ट्ररश्रीमद्रस्थालसेनविर्ययतः श्रीदानसागरः समाप्तः'॥

 Haraprasad Shastri-Notices of Sanskrit Manuscripts, I. pp. 169-172.

#### विषयाः---

अत्र प्रथमं बाह्मणप्रशंसाः; दानप्रशंसाः; पात्रप्रशंसाः; ततो दानपात्रापात्रनिरूपणम्; सालिकराजसादिदानफलम्; दानवालादिनिरूपणम्; अध तीर्थनिरूपणमुखेन ताप्रशं-सादिकथनम्; देयस्वरूपनिरूपणम्; दानापवादः; दानविधिः; नक्तपरिभाषा; होमपरिभाषा ; द्रव्यगणपरिभाषा ; मानपरिभाषा ; तुलापुरुषादिनिरूपणम् ; हिएच-गर्भमहादानादिनिरूपणम्; बझाण्डमहादानम्; गोसहस्रदाननिरूपणम्; कामधेनुमहा-दानम् ; हिरण्याश्यमहादानम् ; अश्वरथदानम् ; हेमहस्तिरथमहादानम् ; पश्चाकः लमहादानम्; धरादानम्; विश्वचकमहादानम्; महारूललतामहादाननिरूपणम्; रक्षयेनुमहादानम्; महाभूतघटमहादानम्; प्रथमावर्ते एते विषयाः सन्ति । अय द्विती-यावर्त्तप्रारम्भः-अत्र च दशप्रकारमेहदानानेरूपणम्; तृतीयावर्त्ते अलङ्कतगवीदाना-दिनिरूपणम् ; चतुर्यावर्ते अलङ्कतबद्धगर्वादाननिरूपणम् ; पश्चमावर्ते अलङ्कतव्रपदाना-दिनिरूपणम् : पष्ठे गवाडिकदाननिरूपणम् , सप्तमावत्तें भूभिदाननिरूपणम् ; अष्टमे -आसनदानम् : नवमे वारिदानप्रशंसा ; दशमे तैजसदानादि ; एकादशे जलपानदानम् ; द्वादशे अन्नवानादि : त्रयोदशे भक्ष्यदानम् ; चतुर्दश त्रवणदानम् : प्रमदशावर्ते एत-दानमः पौडशसप्तदशयोः दथिशीरदानादिः अष्टादशोनविंशयोः मन्त्रदानादिनिरूप-णमः विशेकविदायोः मधुवनस्पतिदाननिरूपणम्; द्वाविद्ये अभ्यप्नदानम् : त्रयोदिदे गन्धदानम् ; चतुर्विधे धूपदानम् ; यश्वविशे अनुरुपनादिदानानेरूपणम् ; पर्दिवशे पुष्यदानम् : सप्तिविशे वस्रदानम् ; अष्टाविशे यद्योपनीतदानम् ; एकोनत्रिशे सुवर्णदानम् ; ब्रिशे रीप्यदानम्; एकविशे दोपदानम्; द्वात्रिशे प्रतण्यानम्; त्रयक्षिशे कल्पदानम्; चतुर्विशे प्रेष्यदानम्; पर्वापेशे सस्यदानादयः; पार्द्प्रशे तिलदानम्; सप्तविशे वृष्ठ-दानादि : अप्रतिशे सम्भारदानम् ; एकोनचत्वारिशे कृष्णात्रनदानम् ; चत्वारिशे छत्रदानम्; एकवत्वारिशे पादुकादानम्; द्विचत्वारिशे यानदाननिक्षणम्; त्रिचत्वा-रिशावले गजदानादिनिरूपणम्; चतुथत्वारिशै माहेपदानिरूपणम्; पश्चनत्वारिधे आरोज्यदानम्; पद्चत्वारिशे अभयदानम्; सप्तचत्वारिशे मासोपटाप्नेतनियतदानम्; अष्टचरवारिशे अनियताविधिदानम्; एकोनपमाशवि नक्षत्रादिदाननिरूपणम्; पमाशवि मासन्याप्तिदानम्; एकपचारो संकान्तिदानादिनिरूपणम्; द्विपचारी वरसरदान-निरूपणम् ; त्रिपबारो प्रकार्णदानादिनिरूपणम् ; चतुःपबारो सामान्यदेवतास-स्प्रदानकदानादि: पश्चपश्चाचे सूर्व्यसम्प्रदानकदानादि: पट्पश्चाचे महेरवरस-म्प्रदानकदानादि ; सप्तपमादी वासुदेवसम्प्रदानकदानादिनिरूपणम् ॥

# २ हेमाद्रेः

दानखण्डानऋमणी॥

पञ्चखण्डात्मके शास्त्रे वतखण्डादनन्तरम् । दानखण्डभिदं, तत्र द्वितीयमथ कृष्यते ॥ २३ ॥ अस्मिन्ननेकदानीरघरत्रस्त्राकराथिते । महाप्रकरणानाच् विज्ञेयोऽयसनक्रमः ॥ २४ ॥ दानस्त्रतिस्ततो दानस्वरूपस्य निरूपणम । अन्नप्रसन्नो दानानां परिभाषाभिभाषणम् ॥ २५ ॥ ओतः श्रदाभिष्ट्यर्थमथ दानफलावलिः । तुलाप्रस्पम्प्यानि महादानानि बोडश ॥ २६ ॥ असर्वपर्वतश्रेणिविश्राणनाविधिस्ततः । परस्तादतिदानानां विधिर्विधतपातकः ॥ २०॥ तता दशमहादानविधिवभववर्णनम । कृष्णाजिनानि दानानि देवतादानसङ्गहः ॥ २८ ॥ अय कालविशेषेण बहधा दानवर्णनम् । अनन्तफळदानानामनन्तरमपक्रमः ॥ २९ ॥ एवं प्रकरणास्यत्र त्रयोदध सहस्रतिः । व्रवीति प्राज्यराज्यादिसाधनानि सर्नीपिणास ॥ ३० ॥

# ३ चण्डेइवरस्य

द्वानरत्नाकरमतिका, विषयानुक्तमणी च ॥ तत्पातु कोचनं शम्भोः श्रियाक्ष्यिमभीक्तिम्<sup>2</sup> । उत्तंप्तरजनीनार्यानद्वाणीयन गीरजम् ॥ विषद्रामभोकाःजीवहुक्यारमकोर्म्स्तरणैन्तराणै-रुमोलद्वद्वापेरितविणकदेशः शासनैरम्मनाम् ।

ed. Bibliotheca Indica, I, p. 4.

Räjendraläla Mitra—Notices of Sanskrit Manuscripts, VI, (1882), pp. 134-136.

सक्षी विश्वम्भग्रयाः स्फटमहत् कृती यो महादानदानैः धीमच्चण्डेरवरोऽयं रचयति रुचिरं दानरलाव्हरं सः॥ थीचण्डेखरमन्त्रिणा मतिमताऽनेन प्रसन्तारमना नेपालिसलभूमिपालजीयना धर्मेषु दुग्धान्धिना । वाग्वत्याः सरितस्तदे सुरधनीसाम्यं दथत्याः ध्रुचौ । मार्वे मासि यथोकपुण्यसमये दत्तास्तुलापुरपाः॥ यस्य दानातिरेकेण लोके निर्जितगौरवाः । कल्पद्रमाः पारिजातः कामधेतुः क्राचित्कवित् ॥ अत्रोक्तमपि यहानं कृत्ये रत्नाकरे पुनः । मासादिकृत्यसामस्त्यं गौरवात्तद्वदीरितम् ॥ दानविधि + +दानस्वरूपस्य निरूपणम् । देवादेव + रहोऽत्र पात्राणां कथनं ततः ॥ महादानानि सर्वाणि गोसहस्रमनन्तरम् । धान्यादिशैलदानानि गुडधेन्वादिकानि च ॥ गवां स्वरूपतो दानं ततो हैमगवीपरम । वृषकृष्णाजिने तद्वद्दानं भूमिमुवर्णयोः ॥

## Colophon:-

संप्रक्रियमहासान्धिविष्रहिक्टक्कुरश्रीवोरेश्वयत्मन संप्रक्रियमहासान्धिविष्रहिक्टक्कुर श्रीचण्डेश्वयविर्यितो सनरक्षाकरः समाप्तः ॥

### विषयाः---

दानविधिनिरुपयम्; दानस्वरुध्यस्तिम्। देयादेवनिरुप्तयम्; पात्रविवनम्; महादानानि; छद्रस्थलदिक्यनम्; मब्दपादिनिर्माणाविधः;- तत्र शह्नतिशाखादिप-रिमाणक्यनम्; दिर्ज्यमभैमहादानविधः; एवं महाज्यदानम्; क्रवपादपदानम्; गोतहक्षत्रनम्; वामधेदानम्, दिरुपादपयदानम्; प्रवक्षप्रकानम्; छिमोदा-नम्; विस्ववह्तनम्; क्यलदादानम्; स्वसायपदानम्; रक्षप्रदानम्, महाम्-तपटदानम्; पद्यस्तावक्षर्यनम्; स्वयम् पद्यन्तवह्यदानम्; तिक्रमेण्यवदा-म्; पदेवदानम्; क्यणव्यवदानम्; स्वयन्तवद्यनम्; क्षप्तिवदानम्, तिक्रमेण्यवदानम्, स्वयानम्; प्रतावदानम्; स्वयावदानम्, द्वर्षावद्यनम्, स्वर्षावदानम्, द्वर्षावदानम्, द्वर्षावदानम्, द्वर्षावदानम्, गुडधेनुतिक्रभेनादिदानम्; उभयते।मुखीदानम्; वरध्यभदानम्; कृष्णािननदानम्; भूमिदानम्, स्वर्णदानम्; विधादानम्; तत्र जिजनविधिः; विद्याधारसस्यन्त्र-विधिः; पत्रसञ्चवविधिः; सप्तिनिम्मीणविधिः; पातरक्तइरितकृष्णमेदेन तस्याधानुविधः; पत्रसञ्चवन्त्रम् ; केखनीपद्यन्त्रम्भीणविधिः; आदर्थरोपणविधिः; शोपनविधिः; पाठकमाविधिः किर्माणविधिः; अभयदानविधिः; क्षित्रस्यपनविधिः; क्ष्यदानविधिः; क्षित्रस्यपनविधिः; क्ष्यदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयदानविधिः; क्षयद्वस्यस्यनविधिः; व्यविक्षयदानविधिः; व्यविक्षयदानविधिः; अध्यस्यनविधिः; श्रितिक्षयदानविधाः; व्यविक्षयदानविधाः; अध्यस्यनविधिः; श्रितिक्षयदानविधाः।

# ४ मदनसिंहस्य

दान(विवेकोद्योतानुकमणिका<sup>।</sup>॥ श्रीगणेशाय नमः, ॐ नमो गणपतये

विमेशस्य प्रवास्य ग्रुखपुष्करिका ग्रुभा ।
जमारतोसस्य शम्भोर्यामश्रीयो विवस्ते ॥ (१)
आनन्दाय वदान्यानां महीमहित्तकी [ ी निवा ।
भूगुना मदनेनाऽद्य दानांचातो विदान्यते ॥
अस्मिन् दानविवेकास्य उचोते वे निक्सिताः ।
अपस्तियां श्रुवेभायः कियतेऽग्रुकमः स्कुटः ॥
आदी दानप्रशंतेह तास्वस्थानिस्मम् ॥
दानाञ्चानां तम्र दातुर्य पात्रस्य विभेषः ॥
वस्य पानोकिस्य अद्या देवस्थानिस्मम् ॥
वस्य पानोकिस्य अद्या देवस्थानिस्मम् ॥

1 Haraprasad Shastri-Descriptive Catalogus of of Sanskrit Manuscripts in the Government . Collection under the care of the Asiatic Society of Bengal, Vol III, 1925, pp. 81-85.

पाह्यद्रव्यमथाप्राह्ममदेयम् निरूपितम् । दानदेशथ तत्कालो निपिद्धाथ निरूपिताः ॥ इंतिकर्तस्थता दाने परिभाषा ततः परम । तत्राऽधिकारी सन्त्रार्थज्ञानादिनियमाध्य ये ॥ प्रतिमाद्रव्यमानम् कालसादेश्यलक्षणम् । दर्भादिलक्षणं चाइन्ये नियमाश्च निरूपताः ॥ अनुक्ती दक्षिणादानानेर्णयः स विभेदकः । द्रव्यमानं धान्यमानं मानं श्रीरादिके ततः॥ भगानसङ्ख्यदीनां भेदाः सविनियोगकाः । प्राच्या दिशः साधनम् उक्तो बाह्यविधिस्ततः ॥ सतोरणपतादादेर्मण्डयस्थाऽध सञ्जनम । कुण्डानां विनियोगोऽथ तात्रिर्माणं सविस्तरम ॥ मेसलायोगिकण्डादिलक्षणं योज्यवस्थितिः। ततो महत्य दानेष तलाप्रस्पानेर्णयः ॥ राजवादितलाभेदाः सम्यगत्र निरूपिताः । हिरण्यगर्भदानम ब्रह्माण्डम ततः परम् ॥ कल्पपादपदान्ध गोसहस्रच गोशतम । हिरम्यगर्भधेनुध हिरम्याश्रद्ध कीर्तितः॥ हिरण्यादवरयस्तद्वतः हेमहस्तिरथस्ततः । प्रसंत्रप्रतानम् धरादानं निस्त्रितम् ॥ विश्वचकं कल्पलता दतो वै सप्त सागराः । रक्षधेनीस्ततो दानं महाभूतघटस्य च ॥ अथ पर्वतदानेष दानं धान्याचलस्य च । स्वपाचलदानम् ग्रहाचलावीपेस्ततः ॥ उक्तः स्वर्णाचलस्तद्वत् उदिवोऽप विकाससः । श्चर्यसन्दर्भम् प्रताच्छविभिस्ततः ॥ दानं रह्माचलस्याऽपि ततो ग्रीप्याचलस्य च । चर्रस्वलदानम् ग्रहादिशिखसम्बतः ॥

शिवशास्त्रादिदानानि श्रोक्तानि च ततः परम् । अथ दैवतदानेष त्रिमृतिंत्रतिपादनम् ॥ दानं त्रिपुरुपाणास प्रहाणां दानसीरितम । दशावतारदानम् द्वादशार्कप्रपादनम् ॥ चन्द्रादित्यप्रतिकृतेः कालाक्यपुरूपस्य च । आत्मप्रतिकृतेर्दानमुदकुम्भस्य तत्परम् ॥ अन्तकप्रतिमायाथ छोक्पाउउकस्य च । मेष्या दानमथ प्रोक्तमजायास्तदनन्तरम् ॥ महिष्या महिषस्याऽथ दानं कृष्णाजिनस्य च । गरिक्षणाजिनस्योक्तमाईक्रणाजिनस्य च ॥ विधोनामथ्-दानानि चारदानान्यतः परम् । नक्षत्रदानार्रेयुक्तानि योगदानान्यतः परम् ॥ मासर्त्वयनदानानि दानं सांवत्सरं परम् । ततः प्रक्षीर्पदानेषु दानमारोग्यसाधनम् ॥ रत्नदानान्यलङ्कारदानं दानस् वाससोः । देवताभ्यो वस्रदानशुष्णीयस्य ततः परम् ॥ मुक्ता ऊर्णावश्वदानं दानमासनशस्ययोः । दर्पणव्यजनादीनां कर्पूग्रदेस्ततः परम् ॥ \* ताम्बूलमृत्यगीतादिच्छन्नोपानत्प्रदानयुक् । स्वर्णादिपात्रदानानि पाकदानविधिस्ततः ॥ अनदानं तथाऽऽमानदान दानमथाऽम्ससः। करपत्रादिदानादि दानं धर्मधटस्य च ॥ अश्वत्यसेवनं सद्भवः तस्पन्नप्रकल्पनम् । तथाऽरवत्थोपपनानां तत्त्रयोगविधस्ततः ॥ अध गलन्तिकादानं प्रपादानं तथैन च । उक्तः पान्योपनासदिः परिचम्नो ततो गवाम् ॥ दानं यञ्जोपवीतस्य यष्टिवैणवदण्डयोः। इन्धनाप्तीष्टकादानं दीपदानं समीरितम् ॥

ततोऽभयप्रदानम्य पाप्रदानान्यतः परम् । कृत्यदानान्ययोज्ञानि वानादानानि तत्परम् ॥ चक्को जलादाबोत्सर्गो वापीकूपप्रतिष्ठया । अथाऽऽरामप्रतिष्ठेति क्रमादर्था निरूपताः ॥

इति कोदण्डपरद्यस्यासिवयधीवद्यावधीविराजमानमानोश्वतमहाराजधिराज-श्रीशासिविहात्मज्ञ-महाराजधिराज-श्रीमदनसिंहदेवविरोचेते मदनररन-प्रदीपे रानविवेकोयेतेऽत्रकमणिका ॥

## ५ मित्रमिश्रस्य

वीरमित्रीद्वये दानमकादो प्रतिकाक कालेऽस्मिन् कलिनाऽतिकामबलिना धर्मस्य मर्मीस्थ्यत्त सन्तर्म हि तपः दामोऽपि दामितो योग विरागः छतः । दूरे ज्ञानकथा तथाऽपि जगतां जागतिं जीवातवे दानं पाताक्ष्वावनं वदति तत्त् श्रीमित्रमिश्रः छती ॥

> शादी दानप्रशंसाऽत्र तात्सरूपनिस्पणम् । शात्सरूपक्षमनसदात्विरूपणम् ॥ अवाधात्राणि कथ्यन्ते वैः पवित्रामिषेतरः । अवाधिकमण्यानस्य पात्रस्य पार्वर्शतम् ॥ अथ पात्राणि कथ्यन्ते देवे सेवमतः परम् । अथ पात्रेयस्य कथ्यनं प्राक्षापाद्धे ततः क्रमाद् ॥ अथ पात्रेयस्य कथ्यनं प्राक्षापाद्धे ततः क्रमाद् ॥ अथ पात्रेयस्य कथ्यनं प्राक्षापाद्धे ततः क्रमाद् ॥ अध्य पात्रेयस्य कथ्यनं प्राक्षापाद्धे तत्वनम् ॥ प्रतिप्रमुद्धाः क्षात्रेऽप्य परिमाणास्वनेकक्षाः । सामान्यते दानमिश्चः प्रतिमञ्जीपीयस्तरः ॥ सामान्यते दानमक्षेत्र दानमन्यत्विरूपणम् । अतः परं प्रकथन्ते महादानानि वीवद्य ॥

<sup>\*</sup> Ms. in Sarasvati Bhavan, Benares.

. अथाऽचलानां दानानि कार्तितानि सविस्तरम् । इलपद्क्यादिदानानि रूपितानि ततः परम् ॥ गुडधेन्वादिदानानि नानारूपाण्यतः परम । गुडभारादिदानानां प्रकाराः परिकीर्तिताः ॥ स्वरूपतोऽथ गोदानं नानारूपमुदाहृतम् । ततो हेमगवीदानं वृषदानं स्वरूपतः ॥ हेमरूप्यादिघटितवृपदानमवः परम् । गजदानमथ प्रोक्तं वाद्यदानादिकं ततः ॥ अधाऽत्र महिषीदानमजादानादिवर्णनम् । मेपीदानमथ प्रोक्तं दानं ऋणाजिनस्य च ॥ भमिदानं गेहदानं निर्माणं बोग्रहस्य च । आश्रयस्य प्रदानं च प्रतिश्रयविधिस्ततः ॥ अथ दानं हिरण्यस्य शतमानस्य चाऽप्यथ । े भद्रं भद्रनिधेर्द्यनमानस्दनिधिवर्णनम् ॥ अळडरणदानं च रहातममेनकथा । प्रदानं रजतस्याऽय धातुदानमनेकथा ॥ स्वर्णादेपात्रदानं च स्थादीदानव्यवस्थितिः। विदादानमती ह्रयं सम्यगत्र निरूपणम् ॥ 🤼 अयाऽतो देवतानां च दानं सम्यद्गिरूप्यते । अन्नदानं महापुष्यं सस्यदानमनेकथा ।। दानं तिलानां बहुधा निरूपयति पुण्यधीः। अथ बत्सरदानं च दानशाभयनोदितम ॥ श्रतदाने मासदानं पश्रदानस्य सञ्चाम् । तिथिदानं बहुविधं दानं नक्षत्रसम्भवम् ॥ बारटानं योगदानं दानम् करणोदितम् । अथ संद्रान्तिदानानि यानदानमनेकथा ॥ शसदासीप्रदानं च दानापारूलध्यम् । आधनस्य प्रदानं च बखदानस्य विस्तरः ॥

राध्यादान गन्धदान पुष्पदाननिष्ट्षणम् ॥
पत्नदानं धूपदानं दीपदानम्दरीरितम् ॥
ताम्बूलस्य प्रदानं च छप्रदानमतः वरम् ।
उपानहानमधुष्पं जलदानं महाफलम् ॥
जलपात्रप्रदानं च रानं पर्मपटस्य च ॥
अस प्रदाप्रदानं च हाल्यं पर्मपटस्य च ॥
गतां च परिचर्योऽय दानमारोग्यलस्यम् ।
अभवस्य प्रदानं च द्वितस्य स्थापनं ततः ॥
राजस्यापनमध्यत्र वण्येतऽय प्रकीणकम् ।
बार्याक्रवानं च स्थापनं तिवः ॥
अस वार्योतस्यादिनिर्माणं निर्मलं ततः ॥
अस वार्योतस्यादिनिर्माणं निर्मलं ततः ॥
अस वार्योतस्यादिनिर्माणं निर्मलं ततः ॥
असारः पर्मापण्यद्व वच्योऽद्वित्तिस्तृतः ॥
बद्धारः पर्मापण्यदः प्रतिष्टाविधिनिर्णयः ।
वृद्धसंरोपणोदेशो विधिवृद्धस्य रोपणे ॥
प्रतिष्टाविधिवृद्धस्तदुप्रविधिस्ततः ॥

### APPENDIX.C

#### VEDIC MANTRASCITED

- ष्ट. ६०, (शान्तिकाष्यायः) 'शं न इन्द्रामी भवताम' (वोशिः)'--ष्ट्र. सं., ७, ३५, १; याज. सं., ३६, ११; अथर्व. सं., १९, १०, १०
- ष्ट. १०, 'पर्जन्यादिस्वरहेश्यः' (तस्तिज्ञनन्त्राः )—'पर्जन्याय नमः' इति— द्याद्वाः ग्रहाः, २, १४, ३; 'पर्जन्याय मगमतः' इति म्हः सं, ७, १०२, १; 'शादित्येश्यो नमः' इति याठः सं, ११, ३; 'रुदेश्यो नमः' इति याठः सं, ११.२.
- पृ. १०६, 'या स्टक्षीः'— सम्बोक्तरतापिस्यपरि

रामोत्तरतापिन्युपनिपत्ं, ५, २३; अथवा 'हस्मी राष्ट्रस्य या सुखे' इति, इ. खिळ., ५,८७, २; ऋ, सं., १०, १२८, ५.

- पू. १९०, 'मध्यः पियन्ति गीर्थः'---
  - न्द्र. सं., १.८४. १०; मा. सं., ४, १४, १४; अयर्व. सं., २०,
- 9. ૨૬૧, 'જ દર્વ જસ્મા અવાવ' ( યજીપોજામ્)---. તે. જ્ઞા., ૧, ૧, ૫, ૫; તે. જ્ઞા., ૧, ૧૦, ૧, ૪; મા. છં,, ૧, ૧, ૪: ૧૬૫, ૧.
  - ष्ट्र. २८३, ( राजिस्क्रम् ) 'राजी व्यवस्थायती'—पत्री वि अख्यद् शावती— ष्ट्र. सं., १०, १२५, १; ्ष्ट्र. खि., १०, १२५, १४; श्व्रतिय-धार्त,४,६,१; ऐ. आ., ३,२,४,१८.
  - पृ. २८३, (रीदस्कम् ) 'इमा रुद्राय [स्थिरधन्वने गिरः]'— %. सं., ७, ४६, १; ते. झा., २, ८, ६.
  - पु. २८३, ( पावसानम् ) 'ऋषे [ शसो विदयेषु प्रजाताः ]'., ऋ, सं., ३, ४, ५; ऋ, सं., ९, १, ९ ( पावसानाः )
  - पृ. २८३, (सुनप्रलं सूक्तम्) 'कनिकदणन्यम् [ प्रकृताणः ]---

9--- 38.

- प्ट. २८३, (पोरुपं सुकम् ) 'सहस्रशीर्या पुरुषः' इत्यादि—. इ. सं., १०, ९०, १–१४; बा. सं., ३१. १; ही. बा., ३, १२,
- पृ. २८३, (.शाकं सुक्तव् ) 'इन्द्रं यो विश्वतस्परि'—'हुवे सु सकं पुरुहूमिन्द्रम्'— ( तैतिस्रोयम् ),— तै. सं. १, ६, १२; ा. स्वयः सं; ५, ८६, १; मा. सं, ४,
  - पृ. २८३, ( रीद्रं सूक्तम् ), ( तैतिरीयम् )— 'इमा रुदाय स्थिरधन्वन' इति पडचः—तैः आ., २, ८, ६.
- ष्ट. २८३, (सीम्यं स्कम् ), तैतिरायम्,—'सोमो धेतुप्, (सोमो अर्वन्तमाद्यम्)' पड्चः— तै. जा., ३. ८, ३. ९-३.
- पृ. २८३, ( कौष्माण्डस्क्कम् ) चत्वारोऽनुवाकाः तैत्तिरीये— तै. ज्ञा., २, ४, ४; ६, ६, १; ३, ७, १२; तै. आ., ४, ३–६.
- पृ. २८३, (जातवेदसं स्कम्) तैसिरोयम्—'यस्त्वा ह्दा कीरिणा [मन्यमानः]'— तै. सं., १, ४, ४६, १.
- ष्ट्र. २८३, (सीरस्त्कम् ) तैत्तिरोयं—'स्वेंगें देवी [ उपने रोचमानाम् ]'— सै. मा., २, ८, ५, १; cf. इ. सं., १, १, ११५; मा. सं., ४, १४, ४; अय. सं., २०, १०५, १५.
- पृ. २८४, (वैराजम्) साम 'पिवा सोमिमन्द्र [मन्दतुःवा]'— सा. स., १, ३९, ८; २, २७७; सा. था., अर्कपर्व, २, ७, ३.
- वृ. २८४, ( पौरुर्ष सूक्तम् )— सा. शारः, मतपर्वे, ५, ६, १–५.
- . ष्ट. २८४, ( सौपर्णानि ) त्रीणि सामानि-'उद्वेदिभि धृतामघम्',— सा. से., प्रकृति, बहुसामपर्वे, ३, २, १–३.
  - पृ. २८४, ( रुद्रसंहिता ),—'सोमो राजानम्' सा. सं., प्रकृति आग्नेयपर्व, ३, १०, १०

- प्ट. २८४, ( बैसनम्), 'उचा ते जातमन्यसः'— सा. चं., प्रकृति, पत्रमानपर्व, १२, १, ५; पंच. ब्रा., १२, १, १; १५, ५, १-८.
- १. २८४, (पव्यनिधनं वामदेन्यम्),—'क्या निवत्र [ सा भुवत् ]'—
   सा. सं., १, १६९; २, ३२. सा. आ. अर्कपर्वे, २, ७, २०.
- पृ. २८४, ( गायत्रम् )—'तत्सवितु [ वरिष्यम्' ] सा. सं., प्रकृति, आग्नेयपर्व, १, १, १; ३, ८१२.
- पृ. २८४, ( ज्येष्ठसाम ), त्रोणि आज्यदोहानि,— सा. का., अर्कपर्व, १, ४, १–३.
- पृ. २८४, ( बानदेव्यम् ),— सा. सं., प्रष्टति, एकसानपर्व., ५, ६, २५.
- पृ. २८४, ( बृहत्साम )—'स्वामिदि हवामद्र', सा. सं., १, २३४; २, १५९. सा. आ., अर्कपर्व, १, २, २७.
- पृ. २८४, ( सीम्बम् )—'सन्ते पर्वासि [ समुवन्त बाजाः ]'— सा. था. भतवर्व, ४, १, ९.
- ष्टु, २८०, ( रीरवम्), 'प्रना नः सोम [ धारवा ]',— सा. सं., १. ५९९; जरुति प्रयमानपर्व, १४, ५, १५; वसर्वे. मा., १९, ४, १; १४, १, १, १, १, १.
- ष्ट, २८४, (रयन्तरम्), 'अभिश्वा सर् नी सुमः,--सा. सी., १, २३१; पत्र. मा., ११, ४, १; सा. आ., मतुपर्व, ४, ३, १०-१८
- पृ. २८४, (गर्बा प्रतम्) द्वे सामनी-'ते मन्वत प्रथमम् [नाम घेनोः]'— सा. शार., प्रतपर्व, ४, २, १०-१८.
- पू. २८४, 'समुद्र उपेष्ठाः [ सतितस्य मध्याद् ]',----बद्धः सं., ४, ४९, १..

7

- पृ. २८४, (विकर्णम् ), 'वित्राद् [ बृहत् पिबतु सोम्यं मधु ]'— सा. सं., २, ४०३; सा. आर., शुक्रियपर्व, ६, १, ५.
- पृ. २८४, ( रहोप्रम् ), 'अग्नेर्युक्त'— सा. सं., प्रकृति, आग्नेयपर्व, ३. १२. ३९.
- प्ट. २८४, ( यद्यः )—'बृहदिन्द्राय',— सा. आर., हन्द्रपर्व, २, २, १२.
- ष्ट. २८५, 'युनर्माम् [ एहिबन्द्रियम् ]'— अय. सं., ५, ६५, १; सा मन्त्र. ज्ञा., १, ६, ३३; तै. आ, १, ३०. १.
- पृ. २८५, 'आपो हिष्ठा [सयो ] सुवः'— ऋ, सं., ૧૦, ૧, ૧; તૈ. સં, ૪, ૧, ૫, ૧; ૫, ૬, ૧, ૪; ૫, ૪, ૧૧, ૪; सा. સં., ૦, ૧૮૫; મા. સં., ૨. ૫. ૫; સપ્ય. સં. ૧. ૫. ૧.
- 2. ૧૮૬, ( आવર્ષળ સાત્ર ), 'શક્ષો વેષોધિષ્ટવે,'— અત્ર. સ., ૧, ૬, ૧; જી. સે., ૧૦, ૬, ૪; વા. સે., ૨૬, ૧૨; સા. મે. ૧, ૨, ૨.
- पृ. २८७, 'समुद्रज्येष्टाः [ सिल्लिस्य मध्यात् ]',---म्ह. सं., ७,४९, १.
- पृ. २८७, 'तत्त्वा यामि ब्रह्मणा वन्दमानः',— ऋ, सं, १, २४, ११; तै. सं, २, १, ११, ६.
- पृ. २८८, 'त्वजो अस्ते वदणस्य विद्धान'— इ. सं., ४,१९,४; ती. सं., २,५,१२; मा. सं., ४. १०,४.
- पृ. २८८, 'इमं मे वहण धुधि'---इ. सं., १, २५, १९; तें. सं., २, १, ११; मा. सं., ४, १०, २.
- છુ. ૧૮૮, 'આવો અસ્માન્ માતદઃ છુ-પયન્તુ'— જ, સં, ૧૦, ૧૫, ૧૦; વા. સં, ૪, ૧; તે. સં, ૧, ૧, ૧, ૧, અપ. સં., ૬, ૧૧, ૨૦

पृ. २. ८, 'स्यवसाद् भवतीह भूयः!---फ. सं., १, १६४, ४०; अय., ७, ५३, ११; ९, १०, २०.

प्ट. २४८, 'हिक्कृष्यती वसुमती वस्नाम्', 'हिक्कृष्यती वसुपन्नी वसुनाम्'— फ. सं., ९, १६४, २५; अध. सं., ७, ५३,८; ९, १०, ५.

## APPENDIX D

#### WORKS CITED

# इतिहासौ

श्रीमहास्मीकिरामायणम्, १९; १९०; २५३; मद्याभारतम्, २–४; ११; १२, २५; ४१; ४८; ११८–११९; १४४; १५२–१५६; १६२—५; १६९; १४०—१४६; १४८; १४६; १९३; १९४–१९८; २०४; २३४; १३८; १४१—२४५; २४८; २४८;२५३;२५८; १६३;२६८;२०४–२८५;३०४

## परिशिष्टम्

. छन्दोनपरिशिष्टम् , ५४ बह्दचपरिशिष्टम् , २८७—२८८

## स्मृतयः

शिक्षिया, २२, १६६
श्वापत्तम्य, १४, १६
श्वापत्तम्य, १४, १६
श्वापत्तम्य, १६, १७
गीतम, १२,३५, ३८
जावाळ, २३, १५
त्वाप्त, ३५६
द्वा, ४४, १७, १६, १७, ४०, ४३, ४८, १५८, २५६
द्वारम्याय, २६, ४०, १८८—१८६, १६२
देवळ, ५-५, २०, १०—१२
नात्याय, ११, ४०, १०—१२
नात्या, ११

बौधायनः, ३९; ४२

मसः, १०; ११; १६; २४; ३५; ३६; ४६; ४५; ४६; ४५; ४६; १५० यमः, ११–११; १३; १५; १८; २०; २१; २२; २४–२५; २६; २४–२८; २६;

\$44.5 44.5 44.5 44.5 4.7 4.1 4.1 4.1 4.2 4.3 4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1 4.4.1

याज्ञवल्त्यः, १०; ११; १६; १६; १६५; १००; १५७-२५८; १६४ विक्षितः, १८; १६; १७; १८; १३; १४; १५; ४१; ४१; ४४;

विष्णुः, ३९, ४०; ४५; ४५; १५९; १८०; १८१; २३१-२३३; २३६; २४९; २५२; २५४; २६२; २६८; २४७

बृद्धवसिष्ठः, १८९

बद्धशातातपः, १९

शङ्खलिखितौ,\*२०

े शातातपः, १५; १९; २३; २४; ३१; ३४; ३५; ४१; ४४; ४५; १४४; १४५

व्यासः, २९; ३६; ४१; ४४ संवर्त्तः, २८; ४०; १५८; १९०; २५२; २५९—२६०

स्मृतिः, ४७

द्वारीतः, २२~२३; २६**१** 

भारतभावप्रकाशकारः, १५१

## पुराणानि

आदिवासुराणं, ११६-१९२; १५२-१५३; १५४-१५४; १६०-१६३; १५०; १४८; १९१-१९२; १९४; २००; २३६; २५६; २६६; २६८; २७६;

क्रासिकायुष्यम्, २१२,-११६; १९५, १९६; १९५-१९६; २५४-२५६; ३११; वषपुष्यम्, ११०-११३; १४५-१४६; २०४-२०८ क्रमपुष्यम्, १६८; १६९

भविष्यपुराणं, ४२

मत्त्वपुरा<sup>तो</sup>, ४; ४९-५१; ५२-१०९; १२०-१४३; १६६-१६४; १८१-१८५; १८९-१९०; २२१-२१०; १४९-२८४; १०५-२०४; ११०

सार्केण्डेसप्टराणं,२५२-२५३ देवीप्टराणं, १४४-१५९; १६९; १७७-२०९; २०७, २३७-२१८; २६५-२६६ २८९; ३०३; ३१२-३१३

जन्दिसुराणं, रशः, १६०; १६६; १६४-१७०; १४९; १४९;१४४-१९५; २०७– २२२; २४८-२४९; २५०—२५१; २६७—२६८; २०७–२७८; २०२–२०४; २०८; २१०

नरसिंहपुराणं, २६९—२७१ वराह्युराणं, १४६

वामनपुराणं, २३९-२४० वायुपुराणं, १५९-१६०; २६०

स्कत्द्वुराणं, १५१-१५२; १६५; १६६; २३५; २६२-२६४; २४८;,३०४;

#### APPENDIX F

## IDENTIFICATION OF QUOTATIONS

( in addition to those noted in footnotes. )

```
प्र. ३. महाभारत, Not traced.
```

प्र. ४. मत्स्यप्राणं, स. २७४, १

पृ. १०. मनुस्मृतिः, अ. ४, २२६, २२७, २२८, याज्ञवल्क्यस्मृतिः, अ. १, २०१, २०३

प्र. ११. महाभारते भगवद्गीतामु, अ. १७, २०-२२; याज्ञवल्बयस्मृतिः अ. २. १७६

प्ट. १२. महाभारतं ( कुम्बकोणे सुदितं ), अनु. ६३, ५; वित्रशालापुस्तके. अ. २४. ५: आस्व. ९०७. २. गीतमस्पृतिः. ५, २४: नारदस्मृतिः ( ed. Jolly ), पृ. ७६

प्र. १३. वृहस्पतिस्मृतिः, संस्का. २५८, २८१, २८२.

प्र. १४. आपस्तम्बधर्मस्त्रं, २, १५, १२; २, ९, ८-९

प्र. १५. गीतमधर्मसर्त्र, ५. १९

प्र. १६. बृहस्पतिस्मृतिः, व्यव. १४३: मनस्मृतिः, व. ११, ९-१०. कात्यायनस्मृतिसारोद्धारः, ६४०: ं याजवस्वयस्मृतिः, स. २, १५५.

g. १७. शास्यायनस्मृतिसारोद्धारः, ६३८-६३९

प. १८, वासिष्टस्मृतिः, स. १५, १-५

प. १९, बाल्मीक्रिरामायणं, रामायणं, याः १३, १२

पु. २५. महाभारते, अञ्च. अ. ६३. ६; १९; १२. ( ग्रम्ब ) महाभारते. . अञ्. स. ६०, ११. (कुम्ब)

- प्ट. २६. याज्ञवल्क्यमृतिः, अ. १, १९८-२००; वासिप्टस्मृतिः, अ. ६, ३० प. २७. वासिप्रस्मृतिः अ. ६. ३५
- प्ट. २८. महाभारतं, अनु. अ. ६०, ३६; ( कुम्ब ); वासिप्रस्मतिः, अ. ६. २६:
- प्र. २९. व्यासस्मृतिः ( स्म. सम. ). प्र. ३६८, ३४: प्र. ३६९, ५७, ५२

संवर्तः ( स्प्रतीनां समचये ) प्. ४९३, १ठो, ४८

- पृ. ३२. वासिप्टस्मृतिः, अ. ६, ४४
- प्र. ३४. .. .. ३. १–२
- पू. ३५. . , ,, ३, ५, ९०; मद्रस्मृतिः, अ. ८, ९०२, १२.
- ष्ट. ३६. मनुस्मृतिः, अ. ७, ८५; ८६
- प्र. ३७. बहस्पतिस्मतिः, संस्का, २८८, २८५
- पू. ३८. मनुस्मृतिः, स. ११, १–३; गीतमधर्मन्यम् स. ५. २१–२३
- ष्ट. ३९. बीधायनधर्मसूत्रम्, अ. ५, १९-२०; आपस्तम्बधर्मसूत्रम्, अ. २, १०, १-३ विष्णस्मतिः. ( ed. Jolly ), ९३. ५
- ष्टु. ४०. दानव्यासः, स्पृ. ससु., पृ. १६४, १०-११; संवर्तः, स्यु. ससु., पृ. ४१६, ८९; विष्णुस्मृतिः, थ. ९३, १४
- ष्टु. ४९. महाभारतं, अतु. अ. ६२, ४-७. ११ ( ग्रुम्ब ); व्यासस्यक्तिः, स्य. ससु., प्ट. ३६८, ३५; वासिग्रस्यक्तिः, अ. ३. ६
- पू. ४२. वासिष्टस्मृतिः, अ. १, ११-१२
- ष्टु. ४३. मनुस्मृतिः, ( बौखम्बा ), पृ. १४६, रहो. १६, १ <sup>ह</sup>
- ष्टु. ४५. ब्यासस्यतिः, स्य. समु, ष्ट. ६६९, ५१-५६; मनुस्यतिः, श. ४, १८२-१६४; विभास्यतिः, श. ६१, ५-८

```
पृ. ४६. मनुस्पृतिः, अ. ४, १८५, १८५;
विष्णुस्पृतिः, अ. ९३, ८–११
```

पृ. ४७. दानव्यासः, स्मृ. सम्., पृ. ३६९, ४३-४४

ष्ट. ४८. महामारते, Not traced.

पृ. ५४. छन्दोगपरिशिष्टम् , अ. १, ७, ६

प्ट. १९८. महाभारतं, (चित्रशाला ), अनु. अ. ६६, ४५, ५४: अ. ५७. २७

प्ट. १४४, महाभारतं, ( वित्रशाला ), अनु. स. ५८, २२-२५

पृ. १५३, महाभारतं, ( चित्रशासा), अनु. अ. ५५, ३०; ८०, ६

ष्ट. १५८. याज्ञवल्क्यस्यतिः, अ. १, १०४-२०७; संवर्तः, स्य. सम्.. प्र. ४१५. ७४-७६

प्ट. १५९. बृहस्पतिस्प्रतिः, संस्का, २९२; विष्णस्यतिः, स. ९२, ५-७, १०

पू. १६३. महाभारतं ( चित्रसाळा ), अतु. अ. ७९, ८-२५

पृ. १६६. सत्स्यपुराणं, अ. २०५, २–९

पृ. १६९, महाभारतं, ( वित्रज्ञाला ), अनु. अ. ६६, ५३; याज्ञवल्यस्मृतिः, अ. १, २०८

ष्ट. १७०-- १७६. महाभारते, (चित्रशासा), अञ्च. झ. ५३, ४०; झ. ६६, ५१-५२; झ. ७३, ३६; झ. ७३, १२; झ. ७३, ४१; झ. ७३, ४१; झ. ७६, ५-२२

पू. १७८, महाभारतं, ( चित्रशाखा ), अनु. अ. ७८, १३

ત્ર. કેવર, મે મે અલે. લ. ૧૯, કર, લ. ૧૬, રહ

ष्टु. १८०. विण्युस्मृतिः, स. ८७, १–६, ७-९.

ष्टु. १७१. ,, अ. ८७, १०;

वासिष्ठस्यतिः, स. २६, १९-२०; मतस्यपुराणं, स. २०६

पृ. १८७. दानमृहस्पतिः ( स्ट. समु. ), पृ. १०४, रखे. ४-१४, १६-३१

पृ. १८९. मत्स्यपुराणं, अ. २८३, १४-१६

प्ट. १९०. संवर्तः, रस्ट. सम्र., यु. ४१५, रको. ४८; श्रीरामायणं, उत्तरकाण्ड, स. ५, १४;. बृहस्पतिस्यृतिः, संस्का. २९८; रस्ट. सम्र., यु. १०९

पृ. १९२. बृहस्पतिस्मृतिः, संस्का. २९९; स्मृ. समु., १०८

पृ. १९३. महाभारते, ( कुम्ब ), अनु. अ. १०१, २७, ३२.

प्र. १९४. वृहस्पतिस्मृतिः, संस्का. ३००–३०१

प्ट. ५९७. महाभारते, ( क्रम्ब ), अनु. १३०, २५–२७

पृ. १९८. श्रीरामायणं, mistake for महाभारतम्, अनु. ( कुम्ब. ), १३०, ४९-५७

पृ. २००. तथा ( मनुस्मृतिः ), अ. ४, २२३; याज्ञवत्क्यस्मृतिः, अ. १, २१२

प्ट. २०५. महाभारतं, ( चित्रशाला ), अतु. ६९. ५; ६५, १९

ष्टु. २२३. मरस्यपुराणं, बा. ५३, ३-४, ११-५७

पृ. २३०. विष्णुस्मृतिः, अ. ९०, १-८

प्त. २३१. ,, अ. ९०, ९, १०–१६, १७–१८, १९–२३

पृ. २३४. महाभारतं, अतु. अ. ६६, ८

पृ. २३६. विष्णुस्सृति, अ. ९०, २४–२५, २७

पृ. २३८. महाभारतं, ( चित्रशाला ), अनु. ६६, ८

ष्टु. २३९. वामनपुराणं, अ. ९५, २२-२५; ३८-४५

पू. २४१. विष्णुस्मृतिः, अ. ९०, २६.

महाभारतं., ( वित्रशाला ), अनु. ६४, ५-३५

ष्टु. २४६. बृहस्पतिस्मृतिः, संस्का. ३१४, ३१५, ३०८, ६०९.

पृ. २४७. महाभारतं, (चित्रशाला), अतु. अ. ११२; १४, १५, २८, २७,

१६, २५, ६६, ६२

ष्टु, २५०, बायुपुराणम्, ४७, २४ इ. २५२, विष्णुस्मृतिः, स. ९२, १-२.;

संवर्त्तः (स्य. समु.) पृ. ४१४, रह्ये. ५२;

मार्कण्डेयपुराणं, स. १३२, २५

```
प्ट. २५३. महाभारते, (चित्रशाल), अतु. अ. ५७, ३६; अ. ६५, ६;
श्रीरामायणे, युद्ध , १८, २७–३०
```

पृ. २५४. विष्णुस्मृतिः—न लब्धं मुद्रितपुस्तकेषु

पृ. २५७. मनुस्मृतिः, अ. ४, २२९-२३२; याज्ञवत्त्रयस्मृतिः, अ. १. २१०.-२११

यासवल्बयस्यातः, अ. १. ५१०.-५१

प्ट. २५८. वृहस्वतिस्मृतिः, संस्का. २९३;

महाभारते, ( चित्रशाला ). अनु. अ. ५७, ३९

९. २५९. संवर्तः ( स्य. ससु. ), प्र. ४१४, रलो. ५०, ५१, ५४, ५८ प्र. २६०. बासुसर्गं, Not traced.

बहस्पतिस्मृतिः, संस्का, ३१७

વૃદ્ધવાતસ્કાતા, વસ્તા, ફ

ष्ट. २६२. विष्णुस्मृतिः, अ. ९१, १५-३०

प्ट. २६३. महाभारते, ( वित्रशाखा ), अनु. अ. ५७, ३३; अ. ६५, ६

पृ. २६७. महाभारते ( चित्रशाला ), अनु अ. ६५, १९; अ. ६६, ४

प. २६८. विष्णस्मृति।, अ. ९२, ३२.

पू. २०१. महाभारते, ( कुम्ब ), शा. छ. २८०, १२-३८

पू. २०७. विष्णुस्मृतिः, स. ९०, १–९, १९

ष्टू. २७९. सत्स्यपुराणं, अ. ५८, ४-५७

षु. २८७. बहुब्बगृह्मपरिशिष्ट—न लब्धं मुद्रितपुरतके

पु. ३०४. महाभारतं, ( चित्रशाला ), अनु, स. ५०, २३-२६

ष्टु, ३०५. सत्स्यपुराणं, अ. ५९, ३–१९.

#### APPENDIX F

### Half-verse Index of Quotations

N. B. Puranas and Vedic Mantras are omitted.

## References are to pages.

अनागतस्तथा पर्वा. ३५ æ अकतार्थस्य यो मृत्यः, ४ अनाहतेष यहत्तं. ४ अप्तिं समस्यजेत कोपातः. २५ अनिन्दाजीवकर्मीच. ६ अग्निवें देवताः सर्वाः, १९९ अनकोशवशाहतं. ७ अप्रेरपत्यं प्रथमं. ९० अनडहः श्रियं प्रष्टां, २५७ अनडस्पदानात्प्राणानः . २६१ अतिकस्य सहारीदं ४३ अनेपेतः कियाहीनः, ३१ अतिकान्तान सप्त ब्रह्मात . ९९ अनुप्रदानं मधुरा च वाणी. २७६ \*अथ यदभिज्ञांताविदयः २६९ \*अथ वैशाख्यां. १८० \*अन्छेपनप्रदानेनः २६२ अनुचानगुणोपेतः ३१ \*अधादतो वाहणविधि, २८९ अदत्तदाना जायन्ते. ४० अनुवानस्तथा भ्रणः, ३० अदाता पुरुषस्त्यागी, ४ **\*अनेन पर्छाग्र: २८**८ अदृष्टमञ्जूते दानं, ४ अन्तर्जाताः सुक॰, १७१ धन्तर्हिताभित्रप्तानां, २७१ अदेशकाले यहानं, ११ अधमानीति शेषाणि. ५ अन्नदानं वहगुणं. २४६ अधमान्यवशिष्टानि, ५ \*अन्नदानादस्त. २६**१** अधिग्रानानि दानानां. ५ अन्नदस्त भवेदीमान् . २६० अन्नं द्धि मधु त्राणं. ४ अधीत्याऽपि च यो वेदान . २०७ अचादि प्राणजननं, २४६ अधीयानः पण्डितं. २५ अन्यधा न प्रवंतित. १८ अनन्तं दहितुर्दानं, ४० अन्यायाधिगतां दरवा. ९ अनन्तर्प निराहारं. ३९ अन्ये मतस्य कीडन्ति. ३ अनर्हेष रागेण, ५

<sup>&</sup>lt;sup>r</sup>ndicates prose passage.

3£# अन्वाहितं च निधेपः. १७ अपत्यविजयैश्वर्यः ५ अपराबाधमक्रेशं. ६ अपिर्मितप्रदानात्, २६१ अपविद्याभिहोत्रस्य, ४४ अवापरोगी धर्मात्मा. ६ अपि गोचर्ममात्रेण, १८५; १८९ अपि प्राणान् परित्यज्य, २५३ अबाह्मणास्तु पट् प्रोक्ताः, ३४ अग्राह्मणोऽनधीयानः. ३४ अभिगम्य तु यहानं, १५ अयाचितधेत्तद्दानं, ६ अयातयामान्येतानि, २७ अयुतायुतं च तिष्टेत, २३४ अरोगामपरिक्रिप्टां, १६९ अर्चनं चैव विप्राणां, २२ अर्थ च विपुलं गृह्यं, ४१ अर्थार्थमभिगच्छन्ति, ४१ अर्थानामुदिते पात्रे, ५ अर्थिनः किंचिदिच्छन्ति, ४१ अधिनध भवन्त्यर्थे. ४५ अर्हतानामनुख्याणां, २०१ अल्पं वा बहु वा प्रेस्य, ३६ अल्पद्देशिनिक्ततिकः, ४६ अवज्ञया तु यहत्तं, १९ अवन्ध्यं दिवसं कुर्यात्. अवमानेन यो ददात्, २४ अवस्या देशकालानां, ७ अवतानाममन्त्राणी, ४४ अंत्रती वैर्यस्य बन्यी, ४७

अशक्यं च द्विजेन्द्राणां, ३२ अरमन् विनाप्यलङ्कारैः, २४७ अश्रोत्रियस्य विप्रस्य. ४४ असंकीर्ण च यत्पात्रं, २९ असंभिनार्थमर्योदः, ३० असत्कृतमविज्ञातं. ११ असत्स विनियुष्ठीत, ४३ \*असङ्ख्यप्रदानमस्वार्ये, २२ असिपत्रमयं मार्गे, २६० अहुन्यहानि याचन्तं, ३ अहिंसानिस्तो निस्यं, ३० क्षहोरात्रोपितः स्नात्वा, २३४ अक्षयं नरकं याति, १७० अक्षयं पावनं चैव. १९८ आ आक्रोशानर्थहिंखाणां, ६ आढगाथ बलवन्तथ, २७६ आत्मविकयतुल्यास्ताः, १७१ भादरेण च भक्त्या च, २४७ आत्मज्ञे शतसाहस्रं. ३७ आत्मानं सद्कमं कृत्वा, १३ भादाय मुकतं तस्मात, २५४ आदित्यवारे विष्राय, २१५ आदित्यो बरुणे विष्युः, १८८ शायो राजमतस्तेषां. ३४ आपत्काले तु कर्त्तव्यं, १८ आरत्यपि न देयानि, १७ +आपो ददत् तृपम् , २६१ आयाससारलन्यस्य. ३ आयुर्विप्रापबादेन, २४

जातों वा चिंद वा त्रस्तः, २५३
जाशां कृत्वा ब्रावातारं, १२
जाशियोऽप्यर्थपूर्वा च, ३०
अश्रायुज्यां जरिवनीगठे, २,३२
अश्रादिनं सक्तं, २३६
जाश्रमस्यां वश्री नित्यं, १९
जाश्रमस्या वश्रीपेन, ४०
आश्रमानतरितं वश्ये, ४०
आश्रमान पुरे वाऽपि, २५
आश्रमानत्तिनं स्थानं, २६२
आस्प्रोह्यांनिन स्थानं, २६२
आस्प्रोह्यांनिन पितरः, १९०

3

इक्षाभिः सन्ततां भूमि, १८८ इच्छातुरूपो विभवः, ४ इण्यासंक्थन्तु तहानं, ८ इतरेभ्यो वहिषेदि, ३८ इतरेभ्यो वहिषेदि, ३८ इत्तेत्रक्षी समुद्रिष्टाः, ३० इत्तं सांकळं पविनं, २८८ अझ्त्यनप्रदानेन, २६२ इत्यनानां प्रदानेन, २६२ इत्यनानां प्रदानेन, २५८ इत्यनानां च यो द्याद, २६० इहं दत्तमधीतं च, ८ इहं दत्तमधीतं च, ८

उ उत्पास्येत हि तत्पात्रं, १० उदक्यान्वासते येपां, ३५ ४७

ईदशाय मुखुदाय, १८८

उपकारिषु सम्नेहाः, ५०५ उपस्रवन्ति दातारं, ४४ उपानस्प्रेङ्घदानानि, ४ उपानहप्रदानेन, २५: **\*उपानहप्रदानेन. २६२** उभावगृतिनावेती. १२ उभी तो प्रण्यकर्माणी, १८८ कर्द्वरेतास्तपस्युष्रः, ३१ ळध्याँ गतिमवाष्नोति, २६२ डायरे वापितं बीजं, ४५ धो ओद्वारपूर्विकास्तिसः, ३० भौ औपधं स्नेहमाहारं. २६० क कन्याप्रदाने यज्ञे वा. २४ कन्याप्रदः सेतुकारी, २७६ कल्मपं ब्राह्मणो दखा, २१ कथिव्नूते तपोयोनिः, ३३ **\*कामानां मधुष्टततैल, २६२** कार्यं सततमिच्छद्भिः, २३४ कार्य पात्रगतं नित्य, २४४ कात्तिकस्य तमिस्ने त्र, २३४ \*कार्तिकी चेत् क्रतिका, २३२ कालापेक्षं कियापेक्षं, 4 किं कायेन मुतुष्टेन ४ किथिद्वेदमयं पात्रं, २८; २९ किन्तु भूमेर्गवासाऽर्थे, १४ किं देहेन सुपुष्टेन, ४

कि घनन करिष्यन्ति, रे कुदुम्बं पीडयित्वाऽपि. २४८ कुदुम्बभक्तवसनात्, १६ कुटुम्बस्याऽविरोधेन, १६ कुटुम्बानां च दातारः, ३७४ कुलं वा श्रोतियं येपां. ३५ कुछानि तारवेत.चार, १८९ कृपारामतहागेष, २७७ कृपारामप्रपाकारी, २७६ कृत्त्य्योत्सप्टाः पोपणाभ्यां, १७१ ¥ऋतपायसाप्प. २° ∗कृताश्रमितं**एा, ३**९ कताची नाडर्थवान् यस्च, ४७ कृते प्रयच्छते गत्वा, १३ कृत्वाद्भी पातकं दर्भ, २४६ कराई भोजवेच्चाऽत्र, २१६ कष्णाजिने तिलान् फुल्बा, १८९ विविद्यानविद्योदन, १४ केवलं धर्मतस्या गतः ५ क्रीविवेगेंडकतं, १०६ बोड्योडीत प्रानशत् , ९३ 386 कीमुद्र स्टब्पने व. २०६ कियादीनेय यहलं, ४५ मीडमयीवधयहमर्याः, १९ श्रीप्रेये विशुचे महा, ३७ शान्तो पान्तः सम्बद्धी, १७ શોદવવેલિયા કૃષ્યો, શક્ય धीरेय परवा राग, ११६

> म वार्डिकेन विवासिक है

गन्धवाप्सरसो यत्र, १८८ गन्धीपधनथाभ्यमं. २६२ गर्भाधानादिभिर्मुकः, ४७ गर्वा कण्ड्यनं चैव. २२ गवां घासप्रदानेन, २५९ गर्बा शतं गुपधेहः, १८९ गुडमिक्षरसं चैव, २६० गुरुकर्मप्रशस्तोऽर्यं, २०७ गुहमातृषितृबद्धा, २१ गुर्भे वा बालसंह्रिये वा, १७० \*गुर्वर्थनिवेद्यीपपार्थ, ३6 गुर्वर्ध पितृमात्रार्थं, ३८ गृहदाता सुखी प्राप्तः, २६० गृहदोऽन्याणि वेश्मानि, १५७ गृह्यान्याभयोपान, २५८ गृहादिके पुरुवफलं, १९४ ग्रहमावसती हास्य, २०१ गोजीरने न दावय्या, १५० योदानानि परिप्राणि. १६० ∗वेत्रदानाद्वाचः, २**६**९ गोभवित्यद्दस्मादि, ३० क्षार्थ कामने धेत्रं, १० होस्सानी प्रशंतन, १५६ होरप्रधान् वर्षवत्रधान्, १५ न्देरेडस्पैर दावस्या, १६५ क्षेताचा नाँद वा इभ्यान, १११ ह्मपादपंत्री हार्थ, ४ u पुत्रकारीय हवा, १५९ पुत्रसारहारे साल, ११६

घोरायां भूणहत्यायां, ४५

व वशुता विग्रहीणस्य, २५

वतस्यु दिशु, १८०

चतु-फारं निविभं, ५

अवतुस्ता भेषेहत्ता, १८०; १८९

चतुस्तान्त्रपर्यन्ता, २५६

चतितावाचर्ययः ३०

छ छत्रदो गृहमाप्नोति, २५८ ∗छत्रप्रदानेन स्वर्ग, २६२ ज्व

\*चैत्री चित्रयता चेत्. २३**२** 

ज जनमम्परित सर्पणं, ११ \*तकप्रदः रादा, २०० जातिमाशिगशेशी द्व, ४० आसित प्रदां, ४० असित परंच जीवन्ति, ३ जीजी निर्माहानिर्मुद्धः, २१ \*जेच्टा जोवट्टा चेत्र, २१२ ज्यन्तामाम्बद्धान्य, ४२

a

तं प्रामं दण्डयेदाना, २४ तद्वागरुपित्तत्ताः, २०० तद्वागं वस्य पानीयं, २०६ तत्तरप्रतिस्त्र परमा, १९० कतते द्वियास्यं, २८० तत्तद्वानस्यं देयं, १६९ तते वित्तमई मन्थे. 3 ±तत्र गणान समीक्य. ३९ श्रतत्प्रदानेनाऽभीष्टं. २५२ तत्त्रवृत्ते त पानीये. २०० त्रस्थीणयति गाञाणि २४७ तत्फलं जातसन्त्रासे. २५४ \*तदप्येतराजवा. २६१ तस्तर्व भूमिदानेन, १८७ ±तडिविधं भवति. २६१ तथा दत्वा भिति विशे. २५८ तथा न गहरानेन १९४ तथा पात्रविशेषेण, २९ \*तथा साथे सासि. २३६ तथा सर्वानिमांद्रचाऽपि, ३० त्तदर्भदाननामित्याहः. ५ तदर्दमय यो ददात् , १९० तदाजिस समिरयाहः, ८ तदिवं सम्यगारक्यं. १९८ तददस्यमवाप्नोति, २०० तदकाः तदनाः, ४१ तदनं अपनंत्रकं, ११ तद्भवस्यशभोदर्थः, ९६ त्रौ गोचनंगात्रस्य, १८९ तपस्तप्याऽग्रज्जतः . २६ तपस्विनस्त्रपोनिष्टाः, ४१ त्यांति च सुगुनानि, १५ तया धर्मी दया वानं, ३३ समः संप्रीयशेषाता, १६९

क्षांबेद्रसावेद्द, २३४

तस्त्रक्षमणितं विद्यातः . २१ तस्मात्तस्याचिशिष्टभ्यः, १३ तस्मात प्रदद्यात विप्रेभ्यः, २४६ तह्मात् सर्वपवित्रभयः, १९६ तस्मात सर्वप्रदानानां. १९४ तस्मारस्वर्णं ददता, १९९ तस्मानाऽतिकमेत् प्राज्ञः, ४२ तस्मादाद्वरवोक्ष्य. १४ तस्मोदासकते प्रण्ये. ९ तस्य नो क्षीयते वंशः. २५८ तस्य पुण्यकृतो छोकान्, २५९ \*तां संचेलकण्डां, २८८ तान्यनाग्राध्यामच्छन्ति, ४२ ताम्बलं चैव यो दद्यात . २६० तारिता वै तरिष्यन्ति, १९८ **\*तालवृन्तधामर, २६२** तावभी नरके मग्री, २४: २४७ तालभी वसतः स्वर्गे, ११ तिलप्रदः प्रजामिष्टां, २३६; २५७ तिलान दरवा च वित्रेभ्यः, १३५ तिलान कृष्णाजिने कृत्वा. २३४ तिला नित्यं प्रदातस्याः. २५० तिला भक्षयितच्याः, २३४ तिकैः प्रच्छादयेवानात्, १८७ तिलै: प्रस्ताद्य वासोभि:. १८० तिर्वग्योनिशतं गला. २४ तिको रात्रीस्त्वकिः, १५३ तीक्ष्णातपञ्च तराति. २६० तवसाप्रसमेऽप्यर्थे, २६८ ततीयो बहयाज्यथः ३४

तप्यर्थं पितदेवानां. २६ तेन तेन हि सावेन. ११ तेन सङ्ख्यदोषेण. ७ तेनेह कोर्तिमाप्नोति, २४६ ते पतन्त्यन्धतामिस्रे. ४६ तेभ्यः कियाः पराः श्रेष्टाः, २६ तेपानन्तं फलमञ्जवीत, १९० तेपां दत्वा च भक्का च, २८ तेषां परः परः श्रेष्ठः, ३० **\*तैजसानां पात्राणां, २६२** , तैलमामलकं यच्छन्, २६० त्रिधा नैसित्तिकं प्रोक्तं. ८ त्रिभागहीनं गोचर्म, १८९ त्रिरात्रसावितः स्नात्वा, २३३ विकासा नाम विश्रेन्द्राः. ३२ त्रिशुक्तः कृतवृत्तिथा, ६

व् दण्डेन समहस्तेन, १८९ दत्ता स्वत्यापि देवेन्द्र, १८८ दत्ता त्र माद्राणायाद्य, १३५ दत्ता दश्य विश्रेष्ठ, १३३ दत्ता दश्य विश्रेष्ठ, १३६ दत्ता क्ष्रियाय द्यद्वाय, २८ दत्तादेकन क्रन्यां त्र, ४८ दत्तादेकन क्ष्रन्यां त्र, ४८ दत्तादेवात्त्रातां व, १८० दत्ताचेवात्त्रातां व, १८० दत्ताचेवात्त्रातां व, १८० दत्ताचेवात्त्रातां व, १८० दत्ताचेवात्त्रातां व, १८०

द्विजत्वमभिकाङ्क्षन्ति, ३६ द्रिजातिमभिसत्हत्य, १७२ द्विहेतपडाधिग्रानं. ५ ध धर्ममर्थं च कासंच. ५ धर्मवर्जी सदा छुन्धः, ४६ धर्मार्थं नोपयुद्धे यः, ४३ धान्यदः शाश्वतं सोख्यं, २५७ \*धान्यप्रदानेन, २६२ **\*धपप्रदानेन**, २६२ धूतं वन्दिनि मत्ते च, ४८ धेतुं दत्त्वाभयमुखा, २३५ धौतपापो विद्यदात्मा, १८७ धवमा बसिकं काम्यं, ७ ध्यानस्यो निष्कियो दान्तः, ३१ त न कर्मकृष न चाऽधीते, ४७ न कुशां पापवत्सां, १६९ न केवलं हि तदाति, ४३ नगरं च तथा दत्वा, २५९ न चेद्धयाद्वा भोहाद्वा, २५३ न चोध्रां न परिधान्तां, १६९ भ चोपरां न निर्देग्धां, १९३ न तरफलमवाय्नोति, ३० न तपो धाप्तिहोत्रेण, ३७ \*न तु की पुत्रं द्यात्, १८ \*न लेकं पुत्रं दद्यात् , १८ न दानं यशसे द्यात्, ४० न मृत्यगीतशीलेभ्यः, ४० न पूर्व निरयं याति, २३

न प्रतिप्रहमईन्ति, ४४ न वकत्रतिके पापे, ४५ न मृपा बाह्मणः किया. ३४ नरस्तु मूडभावेन, २४ नरस्युतृप्तस्तेजस्वी, २६० न लोके ब्राह्मणभ्यः, ३२ न वधार्थं प्रदातन्या, १७० न वार्यभि प्रयच्छेत, ४५ न विद्यया केवलया, २६ न वैतान स्नातकान विद्यात . ३८ न वोत्तमानि चलारि. ८ न श्रुद्रप्रेपणं कुर्यात्, ३४ न ग्रहाय धतं (हविः) दद्यात् , २० न शहात्प्रतिषृद्धीयात् , २० न रमञ्चानपरीतां च, १९३ नष्टशीचे वतम्रष्टे, ४५ नच्या दुष्या दुर्वला, १५१२ न स तत्फलमाप्नोति. १९ न सुक्तं न दुईतं, ३२ न हन्याच्छरणं प्राप्तं, २५३ नाऽतिकासन्नरस्त्वेतान् , ४२ नानाविधानि द्रव्याणि, २५९ नाऽन्वये सति सर्वस्वं, १६ नाऽपात्रे विदुषां किथित्, ९० नाऽस्पत्वं न बहुत्वं वा, ५ नाऽवज्ञाय प्रदातव्यं. १९ नास्तिकस्तेन हिंस्रेभ्यः, ७ निदाधकाले पानीयं, २६३ नित्यदानात् सर्वद्यम, २५८

निश्वतः सर्वतत्वज्ञः, ३१

प्रयोजनमंद्देवन, ५
प्रश्नपूर्व द्वा ये द्वातः , २६
प्रस्तदे पतितं वीजं, ४५
प्रश्ना संकथनात श्वेया, २६
प्राणाध्यायनमानं तुं, १४१
प्राणिनां सांत मतेन्यं, ४
प्राणिनां सांत मतेन्यं, ४
प्राणीनां सांत मतेन्यं, १६
प्राणायायाधिनां देवी, २६६
प्राणायायाधिनां देवी, २६६
प्रालितोऽद्यं च यो द्यात, २४०
प्रालितोऽद्यं मत्नाल, २४५
प्रेष्टवात् वार्द्धीपक्षिय, २५
क्रेष्टवात् वार्द्धीपक्षिय, २५

**95** 

फलमूलानि पक्कानि, १६० भफ्तेंब्यातियीन्, १५५ फालकृष्णं महीं देखा १८५ फालगुनी फालगुनीभिन, १३१

**a** 

बदाविश्वर्द स्तिं, १५६ बहुत्वाद्यगतातां, ८ बहुत्तिबंद्यगा स्ता, १९८ बहुत्त्विच प्रदेशांत, १९ बहुद्वत्वाच दातन्त्रं, ४९ बंदात्वतिको सेचा, ४६ ब्रह्मतिने तांत्रकारते, २५ बहुत्वाचिद्यत्तव्यः, ४७ बहुद्वाचिद्यत्तव्यः, ४७ बहुद्वाचिद्यत्तव्यः, ४७ ब्राह्मणस्य च यहेगं, १२ ब्राह्मणातिकको नारित, ५२ ब्राह्मणातो कुळे जातः, ३१ ब्राह्मणातो विशेषेण, २४६ ब्राह्मणातो समेतानां, २५ ब्राह्मणातो समेतानां, २५ ब्राह्मणातियः पथात्, १२

भ

भयाच्छापात्तथा बाधात् , २०५ भर्तव्यास्ते महाराज, ४८ - 🛴 भवनस्थानमात्रं गां, १९० भविष्यति युगस्यान्तः, ४ भस्मन्यपि हुतं द्रव्यं, ४५ भागिनयं विशेषण, ४२ भारचारणचौरेभ्यः ४८ \*मिक्षमाणे निमित्तमाचार्या, ३९· \*भिक्षमाणेषु कृतानं, ३८ भिक्षादिप्रदानं च, २२ भक्तवांनिति तं प्राहः, ९ भुक्तेऽप्यथ प्रदेवं तु, २६३ भूताभयप्रदानेन, २५२ भदीपास्वाधवस्त्राम्भः, २५७ भूमिदं स्वर्गमाप्रोति, २५७ भूमिदानस्य प्राप्यानि, ९८८ भूभिदानात्परं नाहित, १८९ भूभिदाँऽस्मकुलेजातः, १९० भूमि यः प्रतिगृह्याति, १६८ भूण इत्युच्यते शिष्टः, 11 मृत्यानामुपरोधेन, १६ भैक्षेणाडचं समाहत्य, २४५

\*भोजनार्थं श्राद्धे, २३१ भोजने चैव दाने च, ४१ भोजियत्वा दशसतं. २४७

· # मध्यस्थस्येह विप्रस्य, २५ मध्यापातो विपास्वादः, १६. मध्यास्वादे विषं पथात् , ९ मन्त्रपूर्ण तु यहानं, ४४ मन्त्रादिदोपात होमे त. १४ महते पात्रभूताय, ९ 🔩 महदप्यफलं दार्न. ७ माधान्धकारद्वादस्यां, २३५ माधी मध्यता चेत्, २३९ माघे मासि तिलान् यस्त्र, २३८ माधे मासि विशेषेण, २३६ \*माध्यां समतातायां, २३३ मातापितविद्यानं तु, २५६ मातापितृविद्दीनं तु, ३७ मातापितृषु यह्तं, ४० मातापित्रोग्री मित्रे, ४० मात्रस्य ब्राह्मणस्येव, ३० मा ददस्वेति यः कुर्यात्, २४ मानवत्त्वं न पश्येत्त, २३४ मानेनाइनेन यो दयात . १८६ \*मार्गशीर्वे सक्वयसम्यां, २३१ मार्जने दर्पणस्थेव. ३ माल्यप्रदानं देवानां, २२ मासि मासि च रेवत्यो, २४१ मुकुटै रहासंयुक्तेः, १९४ मृतवरसा यथा गाँवै. ४ मेघावी सुभगः प्राह्मो, २६०

ेय . य इमां पृथिवी दद्यात् , २०१ यच वाचा प्रतिज्ञातं, ११ \*यचारिमन् अहाने, २३२ यरतेयः प्राप्यते पुंसा, ३७ ±यजमानी ब्राह्मणान् २८८ यज्ञाऽनृतेन क्षरति, २४ यतिर्धर्मविलेषिन, ४७ यतीनामाश्रमं मत्वा, ४७ **ध्यतीनां परमो धर्मः, १५** . यत्किचित्कुहने पापं, १८७, १८९ . यारेकश्चिदापे दातव्यं, १० यत्क्रते प्रतिमधेत. २०५ यस प्रत्युपकारार्थं, ११ यत्परित्यज्य गन्तव्यं. ३ यत्र यहुर्लभं द्रव्यं, ७ यत्र इत्तमिमे बोमे, २६ 🔑 यथा कथियहत्वा गां, १६९ यथा काप्रमयो इस्ती, ४२ यथा छवेनीपलेन, ४६ यथाप्त पतितः शक, १८७ यथा विभवविस्तारं. २३९ यथा सान्तनिकादीनां. १९४ यथा हतमनमी वा, ४२ यथोक्षमपि यहानं, ७ यदर्थं धनमिच्छन्ति, ३ यदा त न सकुल्यः स्वात . १२ यदि नाम न धर्माय, ३ वादे सा हिश्चपेति. २८८ यहदाति यदस्नावि. ३

यहदासि विशिष्टेभयः. 3 यहानं दीयते तस्मै. २८ यद्रव्यं तत्स्वकं देयं, १६ यदादिष्टतमं लोके. २६८ यवागच्छेबजेहबात् . २७९ यत्र सत्वोपकाराय, ४ यक्ष विप्रोदनधीयानः, ४२ यक्षात्मविकयं कृत्वा. १७१ यधार्त्रं प्रीतितो दद्यात्, २४७ यस्त कृष्णाजिनं दद्यात्, १८० यस्त दवानमहीं राजन , १८८ यस्तु लिझ्यच्युतां गुत्ति, ४५ यस्त सम्भूत्य सम्भारं, २५९ यस्त्वासञ्चमतिकस्य, ४२ यस्य खेकग्रहे मूर्की, ४१ यस्य धर्मध्वजो नित्यं, ४६ यस्य यस्य भवेदधाः, २६८ यस्य यस्य यदा भूमिः, १८८ यस्य वेदथ बेदी च. ४८ यस्स्थापयति तस्येह. ३७ याचितेनाऽपि दातव्यं. ११ याज्यतः शिष्यतो चाऽपि. २७९ यानं प्रश्नं प्रियं शब्यां. २५८ जानशास्त्राप्रदो भार्या, १५४ यानानों च प्रदातारों. २०४ यानानि दावा विधेभ्यः, २६० ६ यावजीवकृतं पापं, २३३, २३४ यावज्जीवकृतं पापं, २३९ यावत्सूर्वकृता छोदाः, १८७ यावतीः स्पर्धयेहाः, १७१

यावन्मह्ये तिष्ठति, १८७ यकाहैः सक्लै.पडिभः, ७ येऽधान्तदान्ताः, २७ वेन येन तु भावेन, ११ ये प्रतिमहानेक्षेत्राः, २७५ ये वकन्नतिनो विप्राः, ४६ ये वै जितिन्द्रया धीराः, २७५ ये व्यपेताः स्वकर्मभ्यः, ३५ वेषां तडागानि शुभाः प्रपास, २७६ \*यैक्पसर्थं दानं. २३ योऽचितः प्रतिगृहाति, १२ योऽनं बहुमतं भुक्के, २४७ योऽसम्बः प्रतिगृह्य, १३ योगः क्षमा दया दानं, ३३ यो ददाति स मुहातमा, १७ यो ददाति सुरथेष्ठ, १८८ यो दद्याहुनयुक्तार्था, १६९ यो ददादप्रियेणानं, २४७ यो ज्ञाच्चाऽपि शिष्याय, २०७ यो वै यूते धनं जिला, १७१ यं न सन्तं न चाइसन्तं. ३२ यः कारणं पुरस्कृत्य, ४६ यः प्रयच्छत्यपुषय, २३५ यः प्रयच्छति विप्राय, २६२ यः प्रयच्छति विश्रेभ्यः, ९९ यः स्थापयति तस्येहः, २५६

₹

\* रथप्रदानाच्छधरं, २६१ राजधानी यथा ग्रह्या, ४२ राजोपकरणं दत्वा, २५९ राशिस्तिलैः समे देशे, २३८ स्क्मदः सर्वमाग्रोति, २५९ रोदिरयन्नं दीयमानं, ४५

#### ल

\* लवणप्रदानेन, २६२ लोके प्रकाशो भवति, २६२ लोमोद्वेपाद्वचाद्वाद्वाद्वे

#### च

वस्सैः पीताः संप्रजाः, १७२ वर्णानामाध्रमाणाख. ३ बद्धदाता सुदेपस्स्यात् , २५९ \* बस्त्रप्रदानाद्वचो, २६१ वस्रान्नपुष्कलयुतं, २५८ बस्राभरणदातारो. २०४ वारिदस्त्राप्तमाप्तोति, २५७ वासोदश्बन्द्रसालोक्यं. २५७, २५९ विकयं चैव दानं च. १७ विप्रमाचरते यस्त, २४, २५ विसं हरति दुर्वद्धिः. २५ विद्यते सागरस्यान्त, १५ विद्यातपदशीखवांथ, २८ विदातपरसम्बद्धा हि. १३ विद्यातपोभ्यां यो हीना, ३४ विद्यादाच्छादनावास. ४ विद्यायुक्तो धर्मशीलः, २७ विद्यावन्तय थे विप्राः, २० ६विया विज्ञानमास्तिक्यं, ३३ विद्वद्वीण्यमविद्वांषः. ४२

विधिनाऽनेन तस्याशः, १८९ विधिवद्यद्यणान् सर्वान् . २३४ विधिहीने तथा पात्रे. ४३ विनष्टः पञ्चतो यस्य, २५४ विप्राय दवात्सगणा. १८७ विमुक्ती योगिदोपेभ्यः. ६ विविक्तदक्षिणाप्येषां, २१ विशिध्यते सवर्णस्य, १९८ विहारावसन्तीद्यान, २७५ वत्तस्थाय दरिद्राय. १८८ वन्तिस्टानो गोहितो. २७ वतिरक्षात्या सीदते. १७० वित्तव भैक्ष्यप्रतिभयो. २०० वधगनमञ्ज्ञावस्यः ३०४ \* वक्षप्रदस्य वृक्षाः. २७७ वश्चारोपियतुर्वकाः, २०० वेदपर्णमुखं वित्रं, २९ वेदविकयानेर्दिष्टं. १९ वेदविद्यावतस्माते. २९ वेदवेदाइतत्वज्ञः. ३१ वेदवतविद्वीनथा. ४७ बेदेप च समिद्रेप, २८ वेदोपनिषदे चैव. १९७ वंदिको दानमार्गोऽयं. ४ वैदिकं सौकिकं चैव. ३१ वैवाहिकामा त्रेपाणा, २०४ \* वैद्याखे मासि. २३२ वैद्याख्यां पीर्णमास्यां, २३२,२३३,२३४. वैद्याख्यामेव विधिवत् , २३३ व्यसनार्वस्य रक्षार्थं, ३०

57 शकः परजने दाता. १६ \* शक्त्या दक्षिणाः २८८ शक्ते भदासनं छत्रं, १८८ शक्ये मिध्याविनीतस्य, ४६ शतं द्विगणसाहसं, ३६ चतं सहस्रपुर्श्यात् , १५१ \* श्रुप्यादानेन भार्या, २६२ \* शप्याप्रदानात् सुसं, २६१ शापानुषद्योः शकः, ३१ शिष्टेप्वेतेषु दत्तं हि, ४५ शीतवातातपैर्वचा. १९३ धीलं संवसता होयं. २६ इक्डोणितसम्भवः,१८ छक्रै: कृष्णैर्यया लख्दः, २३५ शब्दे तस्य प्रवदयामि, २३८ દાધ્રવામિઃ તવોમિય, ૨૫૫ श्रदस्याऽऽच्यापनाद्वित्रः, ४४ ६ शहे समगुणं दानं, ३० शनपाणिथ भगवान् , १८८ श्रतात्रसुदकुम्भं च, २३४ शेषं श्रोत्रियवस्त्रोक्तः, ३१ चौचहीनाख ये विप्राः, ४५ थद्येष्टं च पूर्वं च, १० श्रदाकृते हाध्ये ते. १० धदामक्तिथ दानानां. ५ श्रदावर्जमपात्राय, ९ \* श्रावण्यां श्रवणयुक्तायां, २३२ थतं प्रशासुगं यस्य, ३० थोत्रियाय कुलीनाय. १८८

धोत्रियाय दरिद्राय. २४ श्रोत्रिये चैव साइसं. ३७ खाषानुद्याचनाभ्याख. ९ 7 पर्द्रमंनिरतो विश्रे, ३१ पडशीतिसहसाणि, १८८ पहराणं धत्रिये प्राहः, ३७ पडभ्योऽनिवत्तः कर्मभ्यः, २४ पाड्विपाकयुगुद्धिं, ७ 27 सकस्ये तस्य निनयेतः . १२ \* सद्वामे राथग्जर्यं, २६२ सङ्गामेष्वजीयत्वा त. १७१ संजयं कुरते यथ, ४३ स तु प्रत्य धर्न स्टब्सा, १३ सत्कृतियाऽनस्या च. ६ सत्यात्रवृतिपत्तिख्यः ४ सप्त जातान्नरो हन्थात . ११ स्त्यसंयमसंयका. २७ सत्यं दानं क्षमा शीलं. ३० सलेभ्यो हामयं यश्च. २५३ सदक्षिणं भोजयित्वा. २४१ स दिव्यमयुर्वे शक, १७१ स वर्गविषमं कृच्छं. २६३ सन्तारवति दातारं. २८ सञ्चित्रहरमधीयानं, ४१ सफलं जीवितं तस्य, ४ स बाह्मण हति श्रोको, ३१ ६ सममब्राह्मणे दानै. ३६

स वाति नरकं घोरं. २५३

स याति परमं स्थानं, १८८ सर्वकतुषु बोहिष्टा, १९७ सर्वत्र गुणवान् , १३ सर्वधर्ममयं ब्रह्म. २०० सर्वपातकसङ्घात, २३८ \* सर्वेप्रदानाधिकं, २५२ सर्वमेतद्भवेइतं, १८७ सर्वरत्नानि निर्मन्थ्य, १९४ सर्वसरवसमाकीर्णं, २३८ सर्वस्य प्रभवो विप्राः. २६ सर्वस्याश्रयभूताथ, २०५ सर्वेस्वगृहवार्जनत्, १६ सर्वेहिंसानिवृत्ताथ, २०५ सर्वावस्थां मनुष्येण, २४८ सर्वेपामेव दानानां, ९, १९०, २४६ स वे दुर्बाद्मणो होयो. ४८ सर्वाण्युदकपूर्वाणि, १४ स सन्तरति दुर्गाणि, २४८ § संसमुद्रगुद्धा तेन, १८०,१८१ स सुखी दोप्तकायाग्निः, २६० सकीसमृद्धं बहु, २६३ सस्यदानेन तथा, २६२ सहस्रगुणमावार्यं, ३६ सहस्रविदेशहारः, २०४ सहस्रमेव धनुनां, १८९ \* स हि सन्तानाय, १८ साप्तांश्च चत्ररो वेदान् , २४ सा त विकममापना. २1 साम्तानिकं यश्यमाणं, ३५ सामान्यं याचितं न्यासं, १७

सा हि वारयते पूर्वान् , १६९ श्रीयानमृगयाक्षाण<sup>†</sup>, ५ स्त्रीषु क्षान्तं घामित्रं, **२**६ सुखाभिरामं बहुरत्नपूर्णं, २५,८ संखोदयं संखोदकें. १३ सपर्याप्तनिस्टष्टस्य, २५४ सरभीणि च पानानि, २६० सुवर्णतिलयुक्तैश्च, २३४ सवर्णदानानि तथा, १९० सवर्णदानं गोदानं. १९२ सवर्णनामं कृत्वा तु, १८० \* संवर्णनामं च कुर्यात् , १८० सवर्णसेभ्यो विश्रेन्द्र, १९८ . सर्वर्णमेव सर्वत्र, १९८ सवर्षं ये प्रयच्छन्ति, १९८, १९९ ध्वर्णरजतं ताम्रं. २० सुवर्णरजतं वस्नं, १८७ सुवर्णस्य च दातारो, २७४ सौमुख्याद्यतिसम्प्रीतिः. ६ श्रीवर्णा यत्र प्रासादाः, १८*६* सम्बन्धिनस्तथा सर्वान् , ४२ र्बंध्रत्य यो न दित्सेत, १२ र्मसदि बीडया श्रुत्या, ६ स्थावरणों च भतानो. ३०*६* ≠नातानाम<u>न्</u>रिप्तानां, २४ 🚁 स्ववाद्यणश्रोत्रियवेद. ३९ म्बयं शक्त्या यथा न्यायं. २५३ म्बर्ग**टोके गतिस्तस्य, २**५६ ह्वरूपं वा विपुलं वाऽ.पे, ६ ± स्वस्तिबाच्यभिश्चादानं, १६

स्वाध्यायनिरतो दाता, ३० स्वाध्यायनिरतो विग्रो, २४८ स्वाध्यायनित् नियमवात , २७ स्वाध्यायाव्यं योनिमन्तं, २६ स्वाध्यायाव्यं योनिमन्तं, २६

ξ

हरेत यो वै सर्वस्वं, २५

हर्षदागमिति माहः, ६ हाटकीक्षेतियौरांणां, ५९० हिरण्यदा महाबुद्धि, २५९ \* हिरण्यम्यागतियो, २६१ होनं चापि भवेच्छेड्रं, ७ हुतं दसं तपस्तेयां, ४५ हृतं दसं तपस्तेयां, ४५ हृतस्मान्यस्तत्, २५६

### APPENDIX C

Readings of the Manuscript from the Library of the Junior Bhonsle Raia, Nagpur.

The Manuscript begins as follows:-

स्वस्ति श्री महागणपत्ये नमः । अथ दानस्वरूपमाह । तत्र देवतः---अथातो दानविधि व्याख्यास्यामः

This corresponds to page 5 of the Text.

- P. 5, 1. 4, प्रतिपादनम् for प्रतिपादितम्; 1. 5, विचते for वस्पते; 1. 7, द्विपित्तः for बिहेतुः; च द्विपाक्तुक् for पहाँचपक्तुक्; 1. 10, शक्तिधं for मक्तिधः; reads शक्तिध दोनानां पडेतानि प्रचसते। पात्रेभ्यो दोवते etc.; 1. 14, त्यागद्वद्वपा for प्रमेश्वद्वपा; 1. 16, ऐहिकं फल for द्वैकक्तल; 1. 17, स्त्रियाध for स्त्रिया ग.
- P. 6, 11. 1-2, श्रुत्या चार्षोऽधिंभ्यः प्रयाचितः । प्रदीयते चेतु तदा श्रीं व दान-मिति स्पती for the first two lines; 1. 3, हष्ट्या for हृद्धा; ह्यायदात् प्र for ह्यर्बेत्यप्तः; 1. 6, दीयते अवक्तुरेम्यो भयदानं तदो-च्यते for the whole line; 1. 7, धर्मेक्टत् for धर्मेगुक्; 1. 10, असिन्याओवक्सो for अनिन्याओ; 1. 11, त्रिशुक्काः for त्रिष्ठकः; 1. 16, ह्ययं तेनाचि for स्वयहनेनाजि.
- P. 7, 1. 2, दानाईदेश for दानाईं देश; 1. 3, सम्बदा for सम्पदास; 1. 4, होना चापि for होने चापि; 1. 6, पिहमः पाठ for पिहेब्गाङ; 1, 10, इनताम for अल्पतास; 1. 11, यहत्तम् for पहानम; व for तु; 1. 12, न तस्पद्धस्य for तन सङ्क्य; 1. 13, दानस्य विषु for दार्न स्थादि.
- P. 8, 1. 2, अपत्यांव for अपत्यंत ; यदि त्यजेत for यदि त्यज्यते ;
  1. 3, इच्छापंत्रं तु for इज्यायंत्रं तु ; 1. 4, बाटकेपम् for बाट्टापेक्षम् ; व्याक्षिपम् for व्याविकाम् ; अपारिषम् for अपारिषम् ;
  1. 7, अक्षमानि तु for अध्यानीति ; 1. 10, दनायायः व for दना-

- वासपारे ; 1. 12, यानानि for दानानि ; 1. 14, दर्धजातानाम् for दर्जेजातानाम् .
- P. 9, 1. 4, नोपतं मुक्करोप for पर्तमुक्तरोप; 1. 5, additional line found before इह बीति ब्रंटा-कामधेत्वय तहाने कलस्यात्मिष्यतं कलम्। इह किसिना; 1. 8, दन्यविधियो साम for द्रस्तिशियो नाम; 1. 9, प्रियोगिषि for वसुप्रमाप; 1. 10, न काम्बर्धयिम for न विधि हतिम; 1. 11, प्रदाय खावस्थिक अद्यामिकसमुख्या; for the whole line; 1. 14, आअयानिमत्तलेन देवं द्रस्यम्। पर्मयुक्-पर्मयुक्त न्यायार्जितसियार्थः for lines 14 and 15 upto न्यायार्जितसियार्थः for lines 1.
- P. 9. 1.16, विपरीतफडपरेंम् for विपरीतफडम्.
- P. 10, 1. 1, पुरावनामिति for प्रसावनिति ; 1. 8, क्यारशा for क्यावका ; 1. 4, प्रस्यते आस्मोन्नीत for प्रस्यते अनेनीति ; 1. 11, सर्वशः for सर्वतः
- P. 11, 1. 1, निमित्तेषु for निमित्त स; 1. 2, पूर्त सु शकितः for पूर्वन शकितः; 1. 3, मतुः-येन येन हि भावेन; 1. 8, स्प्रतम् for निद्दुः; 1. 11, सपानेभ्यथ द्यो for मपानेभ्यः प्रदो; 1. 16, त्यत वाचा प्रतिक्षात् तस्; 1. 18, जातान्थये for वाचा प्रतिक्षात् तस्; 1. 18, जातान्थये for वाचा प्रतिक्षात् तस्; 1. 20, दत्तस्य इस्मिन च for दत्तस्यान्ध्यत्नेन च; 1. 21, शान्यति for नप्रवृति.
- P. 12, 1. 2, घातकम् for घातिनम् ; 1. 4, श्रीतनम् for श्रीतकम् ; 1. 18, विषयीयम् for विषयीयः
- P. 13, 1. 2, पीत्रामेदारते for पात्रैः सहास्तुते ; 1. 12, प्रदीयते for प्रयस्तते.
- P. 14, 1. 5, वाराणस्यादी for प्रयाणादो ; 1. 15, यथाश्रुति विहारे यहे अन्याहार्यदानादो for विहारे यहे अन्यहार्यदानादो.
- P. 15, 1. 11, स एव परमो for यतांना परमो; मोपिनामात for योगेनात.

- P. 16, अर्थ देयानि for अप देयादेयानि as the heading.
  1. 1, तत्र बृहस्पति: for बृहस्पति: 1.8, जीवितस्य for जीवतीऽपि ;
  1. 11, अर्थे स्यादतीऽन्यया for न देर्य स्याततीऽन्यया
- P. 17, I. 2, दक्षः omitted ; I. 12, अन्यस्य इस्ते for अन्यहरते.
- . P. 18, 1. 3, omitted ; 1. 4, एव च for एव वा ; 1. 4, स्वडीय-दानविकवेच्छु: for स्वकीयविकवेच्छु ; ; 1. 6, विक्रवानिच्छु for विकवेच्छु.
- P. 19, I. 1, एव तिष्ठति for अवतिष्ठते ; 1. 6, द्वि for तु ; 1. 4, श्रीरामायण for रामायणे ; 1. 5, नावज्ञया for नावज्ञाय ; 1. 10, वेदविकयण्डभमेतदिति योग्निद्श्यित for वेदविकयण्डभमेतदिति योग्निद्श्यते for वेदविकयण्डभमेतदिति योग्निद्श्यते for योज्ञभम्.
- P. 20, 1. 1, मुवर्ण स्वतम् for सुवर्णस्थतम् : 1. 3, तमैव परिवर्तते omitted; न सवति for न सवते; 1. 6, पकापिण्डम् for पकामम् ; 1. 10, हविदेशात् स्वस्ति क्षीरितालन्मम् for पूर्व द्यात् स्वस्ति क्षीरं तिलान् द्वि ; 1. 11, ममं नि for मन्यं नि ; 1. 13, तेषाम for तथा.
- P. 21, 1. 4, বিদক্ষ for বিবিক্ষ; 1. 4, दक्षिणा होता for दक्षिणा विपाम;
  1. 5, করাখন for কথমন.
- P. 29, 1. 2, स्तपनं सर्वदेवानाम् for माल्यभ्दानं देवानाम्; फलं स्यतम् for समं समृतम्; 1. 3, अपसारणम् for अपवर्धणम्; 1. 8, शानं फलं समम् for दानसमं यमः; 1. 9, यात्रसंवाहनम् omitted; 1. 12, वर्धदान for सदाउदान; 1. 13, तन्मातं परि for तन्मात्रपरि; 1. 15, परिकाल्वेत , समयदानमाद्धरम् for परिकाल्वेत यथ समयदानमाद्धरम् .
- P. 93, 1. 4, अफले भवति अल्पक्तं वा for अफले वा ; 1. 5, तर्धावानम्
  for तवाऽऽदानम् ; मानं हल्वापवर्षणम् for दीवमानहत्वापवर्षणम् ;
  1. 6, प्रत्युपदारमाहृत्य for प्रत्युपदारसमीहृत्य ; 1. 8, छोदे मस्यर्थे
  ध्रष्ट

प्रख्यापिता for कोकप्रतीत्यर्थं प्रख्यापितम् ; l. 14, नरकम् for विरयम् .

- P. 24, I. I, प्रत्यूर्वम् omitted.
- P. 25, 1. 9, समुत्युजते for समुत्युजत ; 1. 13, बह्ममतेनाचरते बह्महत्या-क्षेत्रस्तर्य हान्तवन्तो वसन्ति for lines 13 and 14.
- P. 26, पात्रापात्रलक्षणम् for पात्राणां लक्षणम्-See heading.
- P. 27, 1. 12, दाता यज्वा for दाता यव ; 1. 13, स्वाच्यायवाधियमवान् for स्वाच्यायविधियमवान् ; 1. 16, ध्यानयुष्धाः for सान्तिमन्तः.
- P. 28, 1. 3, तेन च for नेतर: 1. 4, वेदेन्धनसम्द्रेषु for वेदेषु च साम-'देषु ; 1. 5, কিবিআহাণ for कि द्विचाराणि ; 1. 7, वै for च ; 1. 15, আনভাকেন for আনকর্মাণ.
- P. 29, 1. 1, व्यासः ómitted; 1. 4, सङ्गरिवेतम् for सङ्गर्दोव-रिवतम्; 1. 5, दानव्यासय for दानवर्षेत्रपये; 1. 6, सुगुस्म for प्रमुक्तम; 1. 7, न दु मूर्लं for अनन्तर्यम्; 1. 8, मन्त्रो for मन्त्रा; 1. 10, दानव्यासः for दाने व्यासः; 1. 11, यदिश्येत् for एसेप्रीप; 1. 13, सातात्रपः for सातात्रप्रयासः.
- P. 30, 1. 3, स्वदारिनरतः for स्वाप्यायनिरतः; 1. 16, ततः परम् for
   ततः परः; 1. 19, तेवासि विशेषतः for विद्यावसविशेषतः.
  - P. 31, 1.5, पहिस्सीरपाल यः for पहिस्सीनेस्पील वा; 1.8, आसfor प्रोप्तः; 1.13, वेदायम् for वंदायी; 1.15, नियसः for निमतः; 1.17, समन्तितः for समुद्धितः.
  - P. 32, 1. 1, বিহুদ্ধা for বিশ্বকা; 1. 2, from কথাবিদি there is a big gap which ends in line 3 of p. 35 beginning with ধন্দা ধ বঢ়া নামান: মূর:
  - P. 35, 1.7, ये च केचिदनानयः for ये च केचन मानवाः; 1.8, प्राप्तस्य . नगरस्य या। वर्षे तं ध्रप्रार्थियः। अन्यविते कर्मकाने स्वप्राय इव

तिष्ठति for 1.8, beginning with सर्वे ते and line 9; 1.10, यमः for मनुः.

- P. 36, l. 3, श्रद्धधानस्त्रीय च for श्रद्धधानस्य एव व ; l. 6, सनम् for श्रत्य; ll. 11 to 14 omitted.
- P. 37, l. 4, पद्गुणं for अनन्तम् ; l. 6, होत्रिणं for होत्रिणं;
  l. 8, पुनः for स्मृतम् ; l. 9, दक्षः omitted; l. 10, व्यसनाय क्रणार्थं च क्रुट्यार्थं च याच्येत् for the whole line.
- P. 38, 1. 4, गुर्वभीवत् for गुर्वभे विद्यु: 1. 9, सान्तानिकम् सन्तान-याजनविवादार्थम् for सान्तानिकः सन्तानश्योजनविवादार्थाः 1. 11, Here the following additional matter not found in the text is given after विचाविषयः eto. and before गीतमः-मुर्वभे eto विचाविषयः इति यथाविषयः—

निस्तारयति दातारमात्मानं (च) स्वतेजसा । न लोके जाद्वाणेभ्योऽन्यत्र वित्र पुण्यमेव च (१) ॥ अशक्ता तद्विजेन्द्राणां नास्ति शृत्तिवतासिति । योऽन्यको हृज्यकन्येषु त्रिश्चक्को जाद्वाणो दिनैः ॥

अभिभृतस्य पूर्वेत्वैः दोपस्टरम् नेप्यते । एक्ट्रेग्यतिकस्ये वेदस्य विधिन्यमूनस्थान्ययेन निष्यतः सान्तः श्लीककम् । अर्थार्जितादिक्तनं निष्ठतः । निषिद्रकान्यकर्यभ्यः निष्क्यः । अर्थार्जितादिक्तगरितः । भवनादिपु यशादिषु अभिभृतेऽप्रकृष्टः पूर्वेत्कः जने विद्याचारैः दोपैद्वर्य-पातकादिभः । वरिष्ठः

यन्न सत्रं न चासत्रं नाऽधृतं न बहुधृतम्। न सुदृतं न दुर्वृतं वेदः कहिचस्स बाह्मणः॥

यत्र विद्याभिजनः असत्तद्विपकारातः(?) अत्र चात्मीपकर्षे प्रकारां यो न करोति स पात्रसिति तात्पर्यम् । यमगातातपौ

> तपो धर्मो दया सत्यं शौनं श्चानं दया एणा । विद्याविनयमस्तेयमेतद्वनाद्वणलक्षणम् ॥

# वसिष्ठः

योगस्तपो दया दानं सत्यं शौचं दया घृणा १ विद्या विज्ञानमास्तिक्यमेतद्राद्यणस्त्रणम् ॥

# पैक्षेनसिः

क्षमा दमें दया दानं घर्मस्सायं श्रुतं प्रणा । विद्या विद्यानशास्त्रक्ष्मतेत्रग्राप्रणव्यणम् ॥ केषितु बुवते विद्या तमो सत्यं वर्वेव च । द्यानं श्रुतं तथा योगमेतद्रग्रह्मणव्यणम् ॥ विद्यातपोभ्यां शो होनो आतित्राक्षण एव सः । केषिद्विद्याविद्वांद्वव ग्रामणों (१) मेषा दित मानवाः (१)

परं हैवलम्भिमनवसिष्ठो यमहच दिलीयकोके(१)

अभोत्रिया न तु वाक्यानमयथ सग्रद्रधर्माणो भवन्ति । मानवाथात्र

# श्लोकसुदाहरन्ति(?)

मासुम(!) ब्राह्मणो भवति न विणम कुशीलवः । न भूद्रप्रेपपणं कुर्यात् न स्तेनो न विकित्सकः ॥ अव्रता अनर्धायाना यत्र भैश्यचरा द्विजाः । ते प्रामं दण्डवेदाजा चौरभक्तप्रदो हि सः ॥

# धातातपः

अम्राद्धानास्तु पर् प्रोक्ताः ऋषिः रातावयोऽत्रवीत् । आयस्त राजनस्तियो द्वितीयः क्ष्यिकक्षीः,।। तृतीयो वधायोपस्य चतुर्षो मासराजकः । पद्मसत्त्र पंतस्तियो मासस्य नगरस्य वा ॥ अनामता तु वस्पूर्व सादित्यो चैव पांधमाम् ।

नोपाधेत द्विजः । अस्पविद्यायान्यं यहुविद्यानाः बहु इरवर्यः ; , l. 16, the Manuscript gives the reading विक्रमानेम्यः and इतरेम्यः for भिन्नमानेषु and इतरेषु ;it is possible to read

- तिकुमाणेभ्यः as तिकुमारगेभ्यः, and possibly it is a corrupt reading for भिक्षमाणेभ्यः ; 1. 18, दक्षिणायाः for दक्षिणायै.
- P. 89, l. 1, वेद्यापि for वेद्याप ; l. 11, अन्तर्वेदि धनदानानि यम:-बहिवेंदि etc. for अन्तर्वेदेव धनधान्यानियम:। बहिवेंदि etc ; l. 14, बारिण: आव for कारिणामाव; l. 16, after पात्रम् inter polates स्वदृहित्वितृज्ञामावरश्च पुरोहितस्वारमन एव पात्रम् .
- P. 40, 1. 1, दानज्यासः for दाने ज्यासः; 1. 3, सोडनिन्यः स्वतिसंकनः
  for सोडनिन्दस्वर्गसद्कमः; 1. 6, सिरवादेः for मिरवादीनाम्;
  1. 7, फर्लामति for फर्लामस्वर्थः; 1. 13, विशिष्टाः गुणातिसवसारिलः for विशिष्टो गुणातिसयेनः; परमात्योपवार्णिनः omitted;
  1. 18, [दयात्] supplies the bracket; 1. 19, धर्मार्थक्रिति for धर्मोऽज्योतिः
  - P. 41, 1. 4, यद्भुक्ताः for तद्भुक्ताः; 1. 5, भवन्यवेते for भवन्यवे ; 11. 6, and 7, are omitted; 1. 8, देशसम्ब्रेने for देश-विदेते ; 1. 9, महाफलम् for महस्कलम् ;1. 10, वेशवि नैष्ठवराध्य वे for तथा भिश्वचराध्य वे ; 1. 11, महाफलम् for महस्कलम् ; 1. 14, अत्र omitted; 1. 18, वैकर्षदे for त्वेकरदे ; 1. 19, नाहित मूर्खे for नृष्कियः.
- P. 42, 1. 4, यथ for यथा in both places in the line; 1. 5, प्रधीयान: for अन्धीयान: ; 1. 6, महद्वा for सहसा; 1. 10, च for वा; 1. 15, बिट्युल for अतिथिम; 1. 17, क्रमेद for क्रामेद; 1. 19, मुम्पांतिष for मूर्वानिष च.
- P. 43, 1. 2, मुग्पांतिकसे for मूर्वस्थातिकसे ; 1. 3, नास्ति मूर्ये ? (खे)
  व्यति for ना उमूर्वक्थति ; मुग्पांनि ? (प्रीति ) for मूर्वांनिति ;
  1. 9, न तं तस्करमर्थवेद for न तं हि सुखमानयेद .
- P. 44, I. 5, नैव for तेने ; I. 9, विशेष omitted ; I. 10, मन्त्रपूर्व for मन्त्रपूर्व ; I. 11, निकृत्य इस्तं तद for निकृत्तते इस्तम् ;

- l. 12, হবি omitted; l. 13, उपरम्धन्त for उपद्वनित; l. 14, ফুবো for হয়; l. 15, মুন: ভাইমিবিদ্য: omitted.
- P. 45, I. 1, प्रथमे omitted; I. 6, चार्षितम् for चारितम्; I. 7, विषु for वित्तः; I. 9, सर्वे मस्मन्यपि हुतम् for भस्मन्यपि हुतं इन्यम्; I. 13, प्रथमे omitted; I. 14, विश्वेतेषु for विष्टेष्वेषः
- P. 46, 1. 4, मत्त्रिष्णू for मत्त्रिष्णुख ; 1. 6, सर्वतिसाधकः for सर्वा-विसन्पकः ; 1. 7, सुराष्ट्रज for स्वरोच्छ ; 1. 9, अयोद्दिः for अस्पद्धाः : 1. 16. ग्रार्थ प्रसा for प्रद्धां दला .
- P. 47, 1. 1, रक्षेत्र for बढ्थे ; 11. 4 to 7, omitted ; 1. 8, दाने ध्यासः for दानव्यासः ; 1. 9, बीज for वीचे ; 1. 10, च for त न बेद बाह्मणः for न भवेद बाह्मणः ; 1. 11, न वा for न चा ; 1. 12, स्मृतिः omitted ; 1. 14, हीनो यः for हीनधः.
- P. 48, 1. 3, नाम for होय: ; 1. 5, सक्ते for मते ; 1. 6, बौटवारण-पीरेंचु for भाटवारणबीरेभ्य: 1. 8, पहुरवविष for पद्स्वस्थ बीध्य: 11 10-12, इति श्रीव्ह्मीधरविशेचतव्हव्यती दानकाष्टे प्रथम: परिच्छेद: for the colophon.
  - P. 49, l. 16, The following lines are interpolated between গথৈয়াবিব: and বখা on page 50:

सर्वाज्येतानि इत्वा तु पुरा शम्बरसुदनः। बाधुदेषयः भगवान् अम्बरीययः गार्वेवः ॥ कार्तविर्वार्धेनोः नाम प्रहादः १पुरेव च । इत्युंः (चकु) रन्ये महीपालाः केविषा भरतादयः॥

P. 50, 1. 3, reads:.

तस्मादाराध्य गोविन्दमुमापतिविनायकी । एपामन्यतमे कुर्योद्यमुदेवप्रचादतः॥

- for 3 to 6 : 1. 12. यज्ञीत्सव for यात्रीत्सव.
- P. 51, 1. 1, नियतम् for अभितम्; 1. 3, heading omitted;
  1. 4, पुण्यां तिथि for पुण्यादितिथ ; 1. 13, मध्ये प्रामा for मध्यप्रामा ; 1. 14, स्यमियुक्त for अभितुक्त ; 1. 15, आननानि द्वाराणि
  वस्य स तथा for आननानि यस्य सः.
- P. 52, l. 1, कराभवा for कराश्रया; l. 4, omitted; l. 14, विनायक्दर्गाया माशा अध्यनी for विनायकग्रकायायाकाश्रथ अध्यनी,
- P. 53, 1. 4, lines 4 and 5 omitted; 1. 7, लेक्चालसवणीः omitted पीतकुष्ण रक्तानीलाअमनित ! (निम ) कृष्णशरितशितवणीः for पीतरककृष्णनीलाअमनिमाः द्वेताकृष्णश्रीतश्रवलाः for the line; 1. 16, दालेह्नरी for णकेह्नरी.
- P. 54, 1. 4, वयोत्तरक्षम् for अयोत्तराक्षम्; 1. 6, सजातिकाष्टमयम् for सजातीयं काष्टमयम्; 1. 14, सदा इति for सदा.
- P. 55, 1. 9, पुष्पफलोपशोभम् for पुष्पवने सशोभम् .
- P. 56, 1. 7, छोडपालाः बस्वष्टकादित्य for लोकपालबस्त्रकादित्य; 1. 12, यमास्वरूपम् for यमानुरूपम्; 1. 13, अधानाम् omitted; 1. 14, वेदमन्त्रीः for मन्त्रवेदैः; 1. 15, सम्बन्धात् for साम्यत्वादः; 1. 16, देवतानाम् for देवानाम्; 1. 18, मुगम् for पूणान्.
- P. 57, 1. 6, तेजीवता लोक्सणेश for तेजीवलाल्लोक्सणेन; 1. 12, ममा-ध्यर पाहि for शिवाय नः पाहि.
- P. 58, 1. 3, (बाप्सरोभिः for सहाप्सरोभिः; 1. 17, of this verse occurs after 1. 6, in p. 59.
- P. 59, 1. 7, विश्वाधियते मुनीन्द्र for विद्याधियते गुरैन्द्र ; 1. 10, रक्षा-ध्वरं नमः for विद्याध्वरं नः ; 1. 21, तवाहतीयन for अयाहतीय.
- P. 60, 1. 1, नानि च for नारिश्म; 1. 12, मनुमन्त्रपेत् for मनुवर्तपेत; 1. 15, तपानुन for सत्यानृत.

- P. 89, 1. 6, स्थाजदानात् for गजरथदानात्; 1. 11, अथासाय for समासाय; 1. 14, तदर्धस्थायि for तदर्ध वापि.
- P. 90, 1. 6, कर्कटम् for कर्बटम् .
- P. 91, 1. 4, अभिप्जयेत for प्रपूजियेत ; 1. 10, omitted ; 1. 13, यसमातु भृमिदानस्य कवां नाईन्ति थोडशीम् for the whole line.
- P. 92, 1. 4, भवनं स्थानमात्रं वा for भवनस्थानमात्रं वा.
- P. 93, 1. 3, अमज्ञल for अमज्जल्य; 1. 9, वसुद्धसमन्विताम् for वयु-द्धार्कसंयुताम्; 1. 10, तद्भेनाय् शक्तिः for तद्भेनायशक्तितः.
- P. 96, I. I, विरायक for विश्ववादियु; I. 5, अमधेम्यश्चाहतम् for रत्नकुम्भाष्टकाहतम्; I. 6, पद्मे स्थितं विराम् for मध्ये स्थितं विष्युम्; I. 18, ब्राह्मणायाः for ब्राह्मण्यायाः.
- P. 97, 1. 18, जुनम् for परम्.
- P. 98, 1. 7, शारे for शारम्.
- P. 99, 1: 8, पर्क for अंग्रुक ; 1. 13, श्रेपधरे श्रुमे for शङ्घधरे उमे ;
  1. 14, सर्वतः for पूर्वतः ; 1. 15, आग्नेध्याम् for आग्नेथी.
- P. 100, 1. 15, उदीरयेत for उदाहरेत.
- P. 103, l. 4, This line is given after line 1.
- P. 104, 1. 16, तद्भव for सव: .
- P. 105, 1. 1, omitted; 1. 5, omitted; 1. 11, मास्त्रवस्यं तद्वत् for गास्त्रवं तथा तद्वत् .
- P. 106, l. 4, शुभाः for स्पृताः ; l. 14, भक्त्या for लक्ष्म्या.
- P. 107, 1. 4, बहुबम् for बहुब: The heading बहुबमुख्यानम् । तत्र महस्युद्धाने-अवात: अन्यसम्प etc. All the verses are omitted from here to 1. 6 on p. 108.

- P. 108, I. 13, omitted.
- P. 109, l. 5, सर्वभूतेश for सर्वभूतेश; इति श्रील्श्मीधरविरचिते कल्पतरी दानकाण्डे दितीय; परिच्छेद: for the colonhon.
- P. 110. II. 15-17, are omitted.
- P. 111, 1. 1, गोभावज़े दिवाकर: for गोभां चके दिवाकरे; 1. 3, सप्तः क्षेत्राः समुद्राध for पीठाराप्तगुणं रीध्यम्; 1. 4, कांस्यमत्र for कांस्यगत्रम्; 1. 5, omitted; 1. 9, बादवानि for वा क्यानि; additional line found after 1. 9,
- P. 112, 1. 2, अहतान्वरसंस्थला सन्विणः सुविभूषिताः for the whole line; 1. 4, एवं विधाय for एवं विधाय; 1. 10, तोपमेति for तोषयेच्य; 1. 23, वर्णनाभी for स्वर्णनाभः.
- P. 113, l. 1, परवेतु for परवन्ति ; l. 3, परापुराणोक omitted.

  The heading of गोसहसदान is omitted ; l. 5, अथापरम् for अतः परम् ; l. 6, तस्पदं धाम रसकामैदगोपितः for
  तस्परं धाम तथा करीरोधकः.
- P. 116. 1. 6. इति श्रिप्रकारं for इति कालिकाशराणोक्त.
- P. 117, 1. 3, अर्थयेत for अर्थयेटच ; 1. 15, लेग्डूना for लेग्डुना ;
  1. 18, after महीयते the colophon इति गोसहस्रदानम् is found here.
- P. 118, l. 1, omitted; l. 10, दातस्थम् for द्विजानाम्, l. 15, after रोपः the colophon is omitted; महाभारते for अस महाभारतोष्फणोसद्वसदानम् .
- P. 119, I. 3, अक्षयों for अक्षयान ; I. 6, पुण्यं दिवि for लोकं दिवि ; इति तिलद्रोणदानम् for इति त्रिश्रकारगोसहस्रदानम् .
- P. 120. धान्याचलदावम् This heading is omitted.

- P. 121, l. 1, omitted; 1. 5, बमा आई वि. for यथा आसी ; l. 8-10, omitted; l. 12, comes after l. 16; l. 18, lines 1 and 2 of page 122 are found after स्थात; ll. 19-20, comes after lines 1 and 2 in page 121.
- P. 122, 1. 7, Huft: for Huft:
  - P. 124, 1.8 and 9, omitted; 1.10, and 11, are found after मानवसरमा; 1.11, पथार पथिमदेशे is found after सनवस् in 1.15.
  - P. 126, 1. 3, after अन्तु में is found the following additional matter: इत्यनेन मन्त्रेण गन्यमादनपर्वतामन्त्रणम्। उत्तरेः वस्मादनम् etc.; 1. 6, इत्यनेन for अनेन; 1. 12, गाथ for मानः; 1. 13, माश्वतः for अथना; 1. 15–18, omitted.
  - P. 127, l. 4 to 6, omitted; l. 14, लवणान्विता for लवणं विना.
  - P. 130, 1.2, Additional line found after गुरुपर्वत यस्मात, धीमामदाभिन्या भ्रात त्वे गुरुपर्वत्वस् ; heading ग्रुपणीयल for कनकायल ; I. II, प्रदानात for प्रवादात.
  - P. 131, 1. 3, ত্ৰমবাৰ for ত্ৰমবাৰ; 1. 6, মৰ্থমন্ত্ৰ for প্ৰয়ামন্ত্ৰ;
     1. 13, গ্ৰম্পন্ত for ভ্ৰমানত.
  - P. 132, I. 14, पर्वेत for খবতঃ I. 16, the whole section on ধ্যাবিষধ্যাল is omitted and the verses on ধ্যাবন বাব are given.
  - P. 134, l. 10, omitted.
  - P. 135, 1. 1-3, omitted; 1. 4, पर्वत for अवत,
  - P. 136, 1. 4, विसर्वनम् for विसर्वेवेत् .
  - P. 137, 1. 15, विभूषम: for विजयनम् .

- P. 139, I. 11, तन्यमानन्द्कारी व्लं for तहन्यमानन्द्कारी; 1. 14, उद्भृतः शर्कराचकः for उद्भृतः शर्कराचकः , 1. 19, ततो विष्णुपरं व्रदेव for व त विष्णुपरं व्रदेव .
- P. 140, l. 2, शैंकेश्वमत्तरः for शैंके विमत्तरः ; l. 4, सर्वतीप for पर्वतीप ; l. 14, omitted ; the colophon reads: शिक्शोधरविरचित कल्पतरी दानकाण्डे तृतीनः परिच्छेदः ॥
- P. 141, 1. 10, तु for य: ; 1. 13, णौ चतुःपादी for णीविश्वपादी.
- P. 143. 1. 17. दबात for देया:.
- P. 144, 1. 2, इति बुलामार for इतिभार; 1. 3, एकेनेव पटेन omitted.

  It may be noted here that the entire passage
  between the stars on pp. 143-4 is found as cited
  by Hemādri, with the changes noted above, in
  this Manuscript.
- P. 144, l. 9, तमेव omitted; l. 10, शहरा for शहा:; l. 14,
- P. 145, l. 1, omitted; l. 16, ত্রিসার্থিনা for ব্রিসার্থিন; l. 19, বলা for বলা.
- P. 146, 1.7, दिविवेतुं for रसवेतुं; 1.8, पश्चवेतु for पश्नुडवेतु; 1.11, ते पोडरा भवेदेतुः for सा तु पोडदाभिः दावी.
- P. 147, I. 4, निक्रणों for प्रवतो ; I. 6, अवले अपरेपैन for भवनेऽति चिरेपैतल ; I. 7, निकितेन्द्रियः for सेवतेन्द्रियः ; I. 8, धूमदीपचेवानप्रकैः for दीपधूर्वेषिवसणः ; I. 14, निक्कां स्वर्णमधीम् for 
  जिक्कानसम्बोम् ; I. 15 to 17, omitted ; I. 20, ग्रुप्त
  for ग्रुम.
- P. 148, I. 6, জাইবাংখান; l. 8, after line 8 the following additional lines are given:

इहैव तेजकवलः सुश्म सुत्रं हु......।

पादा इक्षमया तथा n

तामपृष्ठं भवेदविणो मणिमीफिकैः । धातु पत्रमथैः वर्णेवित्रः फलमथैस्तया ॥ ......धातुको बहुपुत्रसमन्वितः । पत्रदेद्या रती तिर्थं पत्रवीदिधिना च ताम ॥

प्राप्त etc.; heading श्वधेनुसानम् is omitted; 1. 10, देशीयुणे omitted; 1. 12, सर्पिण विचानता (?) for सर्पिनेविधानता: 1. 14. प्रथमा for सत्रमा.

- P. 149, l. 7, After this line the following additional prose explanation is interpolated : বিবা ঘইয়.
- P. 150, l. 8, ব্ৰীয়্যনীত omitted; heading অভযুৱ্যন্ omitted; lines 11 to 13, omitted; l. 14, ব্যাহর for ভ্যাহন
- 152, 1.3, ছালহানাৰ for মল কামাৰ; নিবি ক ব for বিবি ব ;
   1.1, ছামাৰ ব for ক্লা ব ব ; 1.7 to 9, omitted;
   heading কৰ বিভাইহানন omitted.
- P. 153, 1. 1, प्रस्कावेत for प्रस्था च ; 1. 4, प्रवस्थेतः for प्रवस्थे स्तु ; 1. 9, व for बा.

- P. 154, l. 5, प्रयक्षतः for यतमतः ; l. 6, येन for केन ; l. 8 to
  10, omitted ; l. 11, The following additional
  prose explanation is found after end of this line :
  कांस्योपपाससंयुक्त कांस्यपात्रविद्वित ; l. 14, पृते बागहकान्न े
  for श्रेष्ठं चागहकात्स्यतम .
- P. 155, 1. 1, प्राणान् for प्राणान्; 1. 2, तद्वच्छकं for तत्वसके;
  1. 5, नराधिप for नराधिपः; 1. 17, सुपुण्येषु प्रमोदत for मेविते विदर्शेः सह.
- P. 156, 1. 7, वेदाप्रे (क्ये ?) for देवाय ; 1. 12, याथ ध्यायेत मातुषः for ये दिव्या ये च मातुषाः ; 1. 15, omitted.
- P. 157, 1. 1, तथा चैव for विधार्थव ; 1. 5, After आदित्यपुराणे is found भावुक्वाच ; 1. 8, खुवर्णरजता for सुवर्णकज्ञता ; 1. 11 and 12, omitted ; 1. 13, धरछत्रं सोपानस्कं च दर्भविष्टर- धंतुतम् for whole line ; 1. 14, स्थागितं हविषात्रेण एतं for स्थापितं दिष्यात्रेण मञ्ज ; 1. 18, यतः for वस्तु ; क्रजते for लगते ; सब्ह्यतो for हवतोगांn the heading.
- P. 158, 1. 12, बस्त्रवंशताम् for यक्षसंयुक्ताम् ; 1. 16, After फले the word यमः is interpolated ; 1. 17, सुरीम् for मुखीम् .
- P. 159, 1. 1, omitted; 1. 11, अवाचितास् for वधाविधि; 1. 12, त्रिश्वतिपूर्वं प्रथियों तेन दत्ता न संदायः for the whole line; 1. 13, देवंपुराणे for वायुद्धाणे; 1 15, सदुरधाम् for सद्मम्म; ग्रुपाम् for स्वयाम; 1. 15, ध्रमपङ्कवैः for भक्तिभावतः; 1. 17, omitted.
- P. 160, 1. 8, यो गां सुपरिपूर्णज्ञाम् for यो मांतपरिपूर्णज्ञाम् ; 1. 9, विज्ञ for छत्र ; 1. 10, ऊतपे निविध्यसमाम् for ऊतपविवक्षवरणाम् ; 1. 18, नैव for येल.

- P. 161, 1. 2, परिच्छलाम् for सुवर्धक्षाम् ; 1. 3, पण्टास्वननकोठाहर्तेः .
  for the whole line ; 1. 5, बिदांबर for विदांबरः ;
  1. 11, रक्षैः for बक्षैः ; 1. 15, पटच्छला for पट्टछला ;
  1. 16, मासुकं विदुकं व वत् for बस्यापं मातृकं भवेत ; 1. 17,
  जर्भ प्रतस्य हस्तस्य for यथ जन्मसातैस्तस्य ; 1. 18, गां दरानीह
  इस्येव बाचा प्येत सर्वेशः for the whole line.
- P. 162, 1. 2, प्रवरखेत for प्रवच्छेतु; तरः द्यांवः for पर्यालनाम्; 1. 5, श्ट्रमुपनैस्त्रङ्गताम् for नन्यपुष्पैरत्यङ्गताम्; 1. 10, दहरा-भिरिनेन्यनम् for दहरा। सप्तमं कृत्यम्; 1. 16, नादैः for पोपैः.
- P. 163, l. 5, After पर्याद the following colophon इति कपिका दानमाहास्थम is given; l. 9 to 11, omitted; l. 13, सोमकोके for आंग्रेलोके; l. 15, दस्या for द्याद . After line 15, l. 13 is repeated; l. 16, कांस्यवेदि नीम् for कामदोहिनोम् .
- P. 164, l. 3, बांस्यरोहनाम् for यो पर्यास्त्रनीम् ; l. 4, बाहनं लोह-मान्तुयात् for कीवंदं लोहमस्त्रते ; l. 5, कामरोहना अनायारे दोज्ञा is additional matter found after नी: ; l. 7-8, omitted ; l. 15, बसुनां लोहमस्त्रते for बसुलोहं समस्त्रते.
- P. 165, l. 4, जिल्ला for भिल्ला; l. 5, राजन for राज्ये; l. 14, सुक्षेण for रहकोन.
- P. 166, l. 3, omitted; l. 4 to 6, omitted; l. 8, परांग for वादिन ; l. 13, omitted.
- P. 167, l. 10, ag: for \$590; l. 16, from here to l. 4, on page 168 is omitted.
- P. 169, l. 5, नित्यं प्रयक्तित for निरंशांत्रियत्रित ; l. 10, न न्यद्राम् for न चोआम् .
- R 170, I, 1, omitted.

- P. 171, l. 4 to 7, omitted; l. 11, अन्तयोताः for अन्तर्जाताः; l. 17. भिष for स्रति.
- P. 172, l. 1, omitted; l. 7, तथा is found before तियः; l. 12, अतिस्कृत्य for अभिवत्कृत्य; l. 16, सबने for सम्ब्रोधमा
- P. 173, l. 6, एकास्म for एकास्प; l. 10, अर्थवादाशियस्तव for वस्यमाणावसिष्टवत्; ll. 11 to 16, omitted.
- P. 176, l. 18, omitted.
- P. 177, I. 1, तत्र omitted; I. 4, বিস্তুপ্ত for বিস: पुणेब;
   I. 5, धमाप्येच for क्षमानयेच; तो गां तत्र for तत्रैतो गाम;
   I. 9, मनुना चौणेमेनदि संचतेन (!) पुण क्लि for the whole line: I. 10, अवास्त्रयाद for अञ्चतमम.
- P. 178, l. 4, शीततीयं गवामणं इट्टे: श्विडे: श्विडे नरः for the whole line; l. 12, ऐस्बें तेऽभिजायन्ते आयमानाः पुनः पुनः for the whole line; l. 4, ऐस्बें तेऽभि for ऐस्स्पीय्यीम.
- P. 179, 1. 4, तथा is found before अनद्वादम् -
- P. 180, l. 2, बुक्तुस्त for बसुरस् .

  P. 181, l. 3, omitted; l. 11, g for च; l. 12, तथा for g
  या; l. 13, हादस्याम् for हादधीः
- P. 182, I. 8, शुन for शुद्ध : 1. 10, चलव्यु रिशु दिन्योर् omitted : प्रतिप्रेत्रस्थितीयां पूर्णस्थाति कुम्मानि प्र चयाकम् पूर्णारिशिशु स्थारनीयानि । बाग्ने स्थानं शुनं प्रदेशाह्यस्थातित एव स्थानं वस्त्र म तथा । मानेवेदिन for lines 12 to 14.
- P. 183, 1. 7, fc for 4; 1. 10, 3 for 6%; 1. 11, while fee-

- P. 184, l. 4, आधारते for त्वमाधारे; l. 11, राजेन्द्रम् for राजेन्द्र; l. 16, स्वाचान्तः for आचान्तः
- P. 185, l. 5, अभामयम् for असंशयः; l. 7, देश for धान्य; l. 16, प्रत्ययुग्भेन बक्षेण for सूक्ष्मवक्षेण युग्भेन.
- P. 186, l. 8, प्रदायकः for विधायकः.
- P. 187, 1. 1, दाने omitted; 1. 9, बीतवाची for धौतवाची; 1. 15, वात्राब्द्र for यथाब्द्र.
- P. 188, l. 1, वत्त्वाभरणभूषणाः for वराः प्रावरणाः इताः ; ll. 12 to 14, omitted.
- P. 189, 1. 12, वंशेन for दण्डेन.
- P. 190, l. 1, আৰু for अथ; l. 6, প্ৰকৃষ্ণাব is found before बेदे শব্দ: l. 13, ভূম্ব for মানি.
- P. 191, महामनाः for महात्मने; l. 13, स विद्वायो कृमिर्मूना for विद्ययो च कृमिर्मूना ; गच्छित for मधितः
- P. 192, 1. 11, गोऽश्व for गोष्ठ; बाहुवीर्य for बहुवीज; 1. 15, सद्भवः for शम्भोः; 1. 16, दाने omitted.
- P. 193, ll. 9 to 11, omitted.
- P. 195, l. 7, अमन्त्रार्थमलोहितम् for मङ्गलार्थमरोगतः; l. 17, तथा for तदा.
- P. 196, l. 18, कावनं for कनकं; l. 19, omitted.
- P. 197, 1. 10, समान्त्रवात् for समझ्ति.
- P. 198, 1. 5, सन्तार्थण्यते for सन्तारयन्ति ते; 1. 12, दि for तद; 1. 18, असरमभे for सम रूचते.
- P. 199, 1. 2, & for 4.

- P. 200, 1. 4, मतः for तथा; 1. 6, यंपैम् for कार्यम्; 1. 9, सर्वे यानमयम् for सर्वधर्ममयम्; ततः for यतः; 1. 10, सर्वभागोति for समवाग्नोति ; 1. 11, अन्यभ्यः for अस्वभ्यः.
- P. 201, 1. 3, बालं तु for शालं न; 1. 9, संहिता for सिदान्त; 1. 11, भैरनम for भैरन.
- P. 202, 1. 1, स च विद्यागमात् for सर्वविद्यागमात् ; 1. 6, श्रीताडिपत्रिके for श्रीताडपत्रके; 1. 14, शतुईस्त for चतुईस्त.
- P. 203, l. 1, कर्प्रै: for चन्द्रकै: चामर्रदर्पण: for दर्पणेश्वाऽमरे:; l. 8, निस्दकेश्व तथा for निस्दकैस्तथा; l. 14, कमात् for कमम्.
- P. 204, 1. 3, प्रकल्पेन for कारवेत; 1. 9, सम्पाय for विष्पाय.
- P. 205, 1. 4, पुस्तकं परिकेसवेत for तं पुस्तं परिकल्पयेत ; 1. 5, समन्तितम् for सम्बोन्ध ; 1. 6, पुस्तकं परिकल्पयेत । पुस्तके तं देवं परिकल्प चेत्र भावयेदित्यर्थः for the whole line ; 1. 10, omitted.
- P. 206, 1. 6, जमस्कृतम् for तियेवितम् ; 1. 13 to 14, विधादानप्रभावेण योगविद्यान्ददेशयदे । आत्मविधाद्वस्त्रेण यः प्रभच्छति मानवः for both the lines ; 1. 23, स्थवन्यं द्व for वश्र स्थन्द्व.
- P. 207, l. 1, बन्त्रकक्षा for बन्ते रक्षा; l. 5, प्रवर्तवेद for प्रवर्तते; l. 6 to 8, omitted; l. 11, दशाद for त्र्याद.
- P. 208, l. 14, সমানা to i, 16 ধাৰ বিধা the lines are omitted.
  l. 17, is treated as an explanatory prose passage as cited below ধনীধর্মস্থিনা-ধনীধর্মাধিয়া; l. 18, ধুসৰব for কুস্থিব.
- P. 209, 1. 7, मझीव for धिल्पवि.
- P. 210, 1. 4, बसी for मार्चो ; 1. 18, धर्मवमाध्याः for समाप्रयाः आस्य ; 1. 22, omitted.

- P. 211, 1. 14, विदादानं दात for विदादात; 1. 18, प्रपूत्रयेत for प्रधाययेत; 1. 19, सम्बाधीम् for सुधायीर्म्.
- P. 212, 1. 4, हि for तु; 1. 5, एव हि for बन्धुरच; 1. 20, भगवानेव शहर: for হাজ্বা भगवानिङ.
- P. 213, 1.5, सत्यात्रेभ्यः for समोत्रेभ्यः; 1.16, स्वश्णं चन्द्रप्रयो for स्वश्यवर्णप्रयो : 1.17. सेद्वायपत्र for सत्यायपत्र.
- P. 214, 1. 7 to 9, omitted; 1. 12, विषेषम् for निःधान्तम्;
  1. 18, विषापरे ततो बन्ने संस्थितं पत्रपुस्तबस् for the whole
  line; 1. 15, द्युप for द्युषा; 1. 16, नानारामाञ्चलेपेते स्वरबद्दमनोरमे for the whole line; 1. 17, द्यु for न.
- P. 915, 1. 4, ब्लेक्सादी पचले तु for कोलपबस्मादी तु; 1. 7, संयुतः
  for संयुतम्; 1. 13, नानधॉष्ट्रमश्रस्य सन्दरोत्मं यथा तथा
  for the whole line; 1. 14. निकेस्तः for विशेषतः
- P. 216, 1. 7, from किप and 1. 8, are omitted; 1. 12, पुरते। उत्पर्धतेन for अत्वर्धातनिवादेन; 1. 16, इच्छताम् for बाउने.
- P. 217, 1. 2, आदं प्राप्त बद्धा for आप्तं आप्तं थद्धा ; 1. 4, एक्सिमावचा for र्याक्तंमावचा ; 1. 8, सर्वीर्धवित् for राज्यार्थवित् ; 1. 9, आब्द for अप्तः : 1. 13, सर्वेद्धः for सन्देद्धः
- P. 218, Il. 7 to 9, omitted.
- P. 219, 1. 15, विश्लोकभो स्तस्य थे for झानं लिस्सतस्य च ; 1. 16, बादसम् for बाध्सम् ; विवस्तता for विश्लोदयता ; 1. 17, धापसम् for बाधनम् .
  - P. 220, I. 3, बरम्म for बरागम् ; I. 4, बतानुक्तेण for बतान्तक्रमेण ; I. 6, बंदोवे for बज्जेर्य ; I. 12, बिमाबिटी: for विभाविटी:
- P. 221, 1. 1, 441 4414493414 for 441 4 4114493414; 1. 18, oresay for supersy: II. 19-20, omitted.

- P. 222, l. 1, omitted; l. 7, स कुलो मोदते दिवि for स्वर्गलोके स मोदते; l. 10, जातो for गाति; l. 11, प्रशस्तः for प्रसक्त; l. 13, स धन्यः स च कीर्तिमान् for अक्षयान्मोगभूषितात्; l. 15, प्रदापिनः for प्रदायिनाम्; l. 16, ते चै for मध्यौः; l. 17, महाभाव्यं for माहास्त्यम्; l. 18, सप्तजन्मजैः for जम्मजन्मजैः.
- P. 223, 1. 7, মন্ত্রিন: for সম্প্রিন:; 1. 13, The following additional lines are found between line 12 and line 13:

सर्वेषस्यसुवस्पूर्णे सर्वरत्नोपद्योगितास् । ब्राह्मणेभ्यो मही दत्ता प्रष्ट्णे चन्द्रसूर्ययोः ॥ तत्फर्लं क्रमते मर्स्यः विद्यादाने च भाग्यवान् वैद्याखः; 1. 15,

तानत् for तद्वत् ; पद्मम् for पाद्मम्.

- P. 224, 1. 1, तत्थाइ धर्मामीक्षलम् वैष्णवं परमं विदुः for the whole line; 1. 5, कस्पे अ for कल्पाः; 1. 5, यत्र यत् for पर्मे तद; 1. 13, हेमहोस्त for हेमबिंह.
- P. 225, 1. 6, पुण्डरोकस्य for पोण्डरोकस्य ; 1. 16, आदिस्य गरितं बहु
  for भविष्यं विदिशेष्यते.
- P. 226, 1. 8, कलान्तिकाम् for कांशतं केन्न ; 1. 10, तिनधेनु for तिन-कुम्भम् ; reads तालुक्य तलुक्य ; 1. 19, तालुक्ये for तलुक्ये .
- P. 227, 1. 1, comes after 1. 5 and reads काल्प्स कलुस्त्रस्थे ; 1. 3. बहुसाला for सहस्राण : 1. 14. क्मेम for सेमैम.
- P. 228, l. 1, बाइरिया for बाइनुवा; l. 2, omitted; l. 3, अधारपार्क पैव for अधारपार्थ वर्ष प; l. 11, में द्यासद्व for में हि द्यादन
- P. 229, 1. 6, बीस्तः for चैस्तः.

- P. 230, 1. 5, इत्वेवं for इत्वेव.
- P. 231, The chapter heading reads: अप तिपिशानानि for अप तिपिशानम्; 1. 2, मार्गधांष्ठ्रक्षपयस्याम् for मार्गधांष्ठ्रक्षपयस्याम् ; 1. 4, पीपे पुष्पपुष्पायम्म for पोपी नेत् पुष्पपुषा; 1. 5, उत्सादित for उपछादित ; 1. 6, सर्पगर्मः omitted ; 1. 8, स्कैः for साकैः ; 1. 11, मुख्यते for पुष्पति स्थाद omitted ; 1. 12, reads धादं स्था मोजनम् ; तिष्प्रदर्भा पृतो भवति । प्रस्मुनी प्रस्मानी पुष्प नेत् तस्य माद्राणाय स्थादरुपी विस्तीणं साम् विभिन्न मार्गिष भवति । प्रस्मुनी प्रस्मानी पुष्प नेत्र स्थान मार्गिष प्रमानी स्थानी हिन्नेय मन्त्री एक्षपती दिन्नपत्नी प्रमानि मार्गिष भवति । 11. 12-15 ; 1. 16, मर्गारं तारमणुष्पुष्प omitted.
- P. 232, omitted; l. 15, 25 omitted.
- P. 233, 1. 5, प्रबुक्षम् for वेश्तुक्षम् ; l. 6, तेश्रुक्षम् for प्रव बुकाम् ; l. 9, रफेन for रवेन ; l. 10, वनः-वैशास्त्राम् for वैशास्त्राम् ; l. 14, तथा for वनः.
- P. 234, 1. 2, asaid for guid ; 1. 18, unser for seat.
- P. 235, l. 11, अवामोति for समासाय: ; l. 13, omitted.
- P. 236, নাৰংলাৰি for নাৰংলম্ in the heading; l. 4, সংবাদ omitted; l. 5, বংগ is treated separately; l. 6, দ্ববিশ্ব সংঘটি is additional; ll. 7 to 9, omitted.
- P. 237, I. 6, ব্ৰৈবাৰ নমন আমাৰ কৰি বিবিশ্ব ব for the whole line; I. 9-to 13, omitted; I. 17, মনৰ অনুমুদ্ধন for মন্ব্ৰম্ভৱন
- P. 238, 1.7, The whole line is treated as an explanatory prose passage and reads thus:
  - . 'मदान्वे' मावदानाइन्हिन्यमधनाही-च्यम ; Il. 15 to 16, omitted ; l. 18, अद्यक्ष्य for महत्वाहुत ; धीवणी for धीवणे.

- P. 239. 1. 17. भक्तित for स्वयक्तित:.
- P. 240, l. 7, मुकाफलादिकम् for मुकादिकं तथा; l. 14, सार्वकामिकम्
  for सार्वकालिकम्; l. 15, विशेषत् for लोके; the colophon इति मानदानालि is omitted.
- P. 241, 1. 3, अभिजायते for भवति ; 1. 5 to 7, omitted ; 11, 10 and 11, ómitted ; 1. 12, reads : यथानुपानं रातच्यं मानुपार्थ द्विवातवे for the whole line.
- P. 242. 1. 3. de for fee: 1. 9. अकर्त अपरितम omitted.
- P. 243, 1. 4, यसत् for यहा; 1. 5, न संशयः for विनिधयः;
- P. 244, I. 5, ऋदिमिद्धा वै for मृत्युमुत्ताय ; I. 7, षितृत सम्प्रीणयति तथा for स्वितत प्रीणयत्येव ; I. 11, बाल for कुळ.
- P. 245, l. 4, reads कमान्यत्भिया योगे राजनायान प्रशायेत । दला समुहचन्दनान for the whole line; l. 6, प्रदाययेत for प्रदाय के
- P. 246, l. 2, गुणकरम् for बहुगुणम्; l. 6, स्वियते नरः for न हि जीवति ; l. 15, हन्ति हृत्यासनः तमः for स निहन्त्यासमोऽयद्यः .
- P. 247, I. 1, यम:-वादरेण च etc; II. 3-4, read:

दुर्लभस्त सुदा दाता भोका चैव सुदुर्लभः। सुदा दाता च भोका च तासुभी स्वर्गगामिनी॥

for the two lines; l. 7, प्रतिपूज्य च for अभिप्जितः.

- P. 249, l. 14, समाः शतम् for समाश्तुतम्; l. 15, पापेभ्यः for विप्रेभ्यः .
- P. 249, l. 2, अवते for अवने ; l. 7, शिवमकः वरोप्रधम् for शिवृधा-विवधारवेतसम् ; The colophon इत्वमदानम् is omitted. .

- P. 250. 1.7, पर्णज्ञ: for मर्भज्ञ: ; 1.9, यत्नपथ्यामयज्ञदच for घातुः पथ्यमयज्ञदच
- P. 252, Il. 2-3, মর্বস্বানদ্শব্যান অপীছভাক্ষাটোর for both the lines.
- P. 253, l. 6, omitted; l. 15, एशितव्यः for (शणीयः.
- P. 254, l. 1, विष्णु: omitted; l. 8, the colophon इत्यमय-दानम् is omitted; the succeeding for the next section reads: अथ द्विज्ञानम् for अथ द्विज्ञसापनम्.
- P. 255, 1. 10, श्रेय इच्छता for श्रेयसे नर:
- P. 256, l. 3, क्ला for ज्ञाला; the colophon इति द्विजस्थापनम् is omitted.
- P. 257, l. 10, ब्रह्म शहनतम् for ब्रह्म साम्यताम्; l. 11, omits अञ्चलम्यताम्.
- P. 258, 1. 6, रसाम for बसाम.
- P. 261, l. 8, धियं कीणाति । विविधसुखस्त्रीभाग्मवति for the whole line.
- P. 262, l. 4, from রুঞ্চি to उपानहत्रदानेन in l. 7 omitted; l. 8, অরু:বিজন্ম omitted; l. 12, देवपुष्पप्रदानेन for देवतापुष्पदानेन.
- P. 263, l. 15, হেনবিম for বনবিম.
- P. 204, 1. 6, तथा-रामधं for रामसं etc; 1. 10, घमे for धमे;
  1. 11, विभिन्त्यताम् for निचिन्त्य च; 1. 15, निवृद्येत for हिने हिने.
- P. 265, 1. 21, यः पुनः for कि पुनः.
- P. 266, l. 8, Has तथा before वस्त्रवीक्षप्रदानेन eto; l. 18, नास्य for नान्य:; l. 19, ज्ञांब्बकाम for घटीपात्रम.

- P. 286, ll. 9 to 11, omitted.
- P. 287, 1. 15, बाहणविधिः । वापीक्ष्यतडागयज्ञान् व्याख्यास्यामः for . वाहणविधिं वापीयज्ञं व्याख्यास्यामः
- P. 288, l. 10, ग्रन्थन्तु for ग्रन्थवन्तु; the colophon कूपनापी
- P. 289, The heading হাটাৰন্থ: is omitted; l. 7, to 9, omitted.
- P. 290, संस्थान for सन्धान; दादतक for वा दानतकम्; 1. 20, प्रान्त-पश्चिताम् for न पश्चिताम्.
- P. 291, I. 2, प्रारम्भादौ for प्रारम्भेस्या; I. 9, ग्रुमनोहरम् for समहो-रगम्; I. 13, पताकादिषु भूषितम् for पताकादि विभूषितम्
- P. 292, I. 5, तडागनलगोपेतं परिवारसमन्वितम् for the whole line.
- P. 293, l. 19, पुर्वी समन्वितम् for कुब्बमशान्वितम् .
- P. 294, l. 5 to 7, emitted.
- P. 296, 1.3 to 9, emitted.
- P. 297, 1. 7, अथ for मदं; 1. 16, खैकमधापि वा for धैकपधाऽथवा.
- P. 298, I. 6, कर्ष्वात for मृद्धपीठ ; Il. 7 and 8, omitted.
- P. 299, l. 5, विगतार्थ सदा नराः for विगतस्य(!) गदा नराः ; l. 12, राज्यायुद्धरसीभाग्यं वर्धते च पुनः पुनः for the whole line.
- P. 299, 1. 20, तमीधानो गतिम् for तदेशानगतैः; the colophon इति द्वारीयन्यः is omitted.
- P. 301, l. 12, comes after l. 15; l. 18, शुभमा for ग्रहमा; ' तथा चो for ग्रेकं चो.

- P. 302, ll 2 to 4, omitted; the colophon इस्यागमप्रतिष्ठा is omitted; अब in the heading अब उसाग्रेपणविभिः is omitted.
- P. 303, I. 3, के कहा for केहतम : Il. 16 to 18, omitted.
- P. 305, 1. 3, भारत for भाववेत्; 1. 15, कलपीतम् for कालवीतम्; 1. 16, तान्यधिवासयेत् for तानि न्यवेशयेत्.
- P. 306, 1. 3, यथावल्लोकपालानाम् for स यावल्लोकपालानाम्; 1. 14, तथापस्करपादकैः for तथा प्रस्तरपादकैः.
- P. 307, 1. 7, after वर्षणादिकम् the following additional prose explanatory passage is found सत्तार्थ प्रवत्यणादि जन्य तृप्यादिकले रोपकस्य प्रयच्छात इत्यर्थः ; 1. 8, has वधा before यत्नेनापि ; प्रयत्नेनापि for यत्नेनापि .
  - l. 13, interpolates বিষা অন্তিয়া तथा between line 13 and l. 14; l. 14, অন্ত for অন্ত.
- P. 308, l. 16, नान्दीशः फलवर्द्धन for नादेशः कुलवर्धनः.
- P. 309, l. 1, भूमिगृहम् for भूमिहहम्; lines 3 to 5 omitted;
  l. 13, तावेनाकृतमातमा for तद्रेश्वकृतमातमनः; l. 15, अपआणां हि भवनात् पुण्यप्रकृतकं रयम् for the whole line;
  l. 16, महारात्रम् for ममानुताम्.
- P. 310, देवर: omitted; l. 4, सुभने सुखाय भवति विपरीतेति दुःखदः for the whole line; l. 9, सनः तदः for समी दुमः; The colophon इति दुशरोपनाविधिः is omitted.
- P. 311, l. 2, विकल्प च for विकल्पवेत; l. 3, नाप for दवात; l. 4, विकल्प चञ्चल्य for the whole line; l. 11, भवत्या for शक्त्य-
- P. 312, The colophon इत्याधवदानम् is omitted; 1. 7, पूर्वेण for पूर्वे वा-

882 [ Appendix

P. 313, 1. 3, বাস for লম; 1. 3, ন বান্থথা for বা নান্থা; 1. 5, বিষনাঃ for বিষ্ণালঃ; 1. 7, ন বৰ্থ নাৰ্থ লাখি ল্লাখিয়াখখনা দখনা বিষয় for the whole line; 1l. 8 and 9, are omitted; The colophon reads:

इति श्रीलक्ष्मांधरविराचितं कल्पतरी दानकाण्यपरिच्छेदस्सम्पूर्णः ( रामः ) संवतः १०१५ चैत्रकृष्ण एकादस्यां भीमवासरे गोविन्देन लिखितम् ॥

### APPENDIX H

# दलपतिकृतनृसिंहप्रसादे दानसारे प्रतिज्ञा

श्रीगणेशाय नमः

श्रीलक्ष्मीनरसिंहाय नमः

प्रणम्य छक्मीपतिमायदेवं सर्वोत्तमं भक्तजनप्रसत्तम् । इन्द्रादिदेवादिविभावितम् करोमि यत्नात् बहुदानसारम् ॥

शीर्त्रसिंहप्रसादे तु दानसारे जलाधिपः। प्रक्रियानकमे चकि विस्तोपक्रियते सदे (१)॥

दानस्वरूपं प्रथमं दानभेदास्ततः पराः । फलम तेषां विविधं कालदेशादिसम्भवम् ॥

दानाङ्गाय विशेषाय सर्वे चाडन्ये ततः पराः । पात्रं निरूप्यते द्रथ्यं देशकारौ शुभागतिः ॥

फलमप्युच्यते तेषां नानाविधसमुख्यमाम् । मुवर्णरजतादीनां परिमाणन्ततः परम् ॥

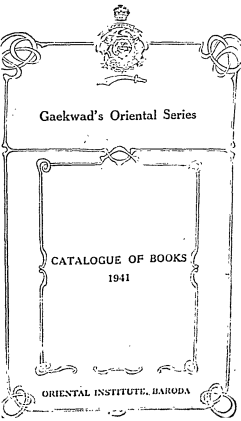
कुण्डमन्डपवेदीनां सञ्जाब सुस्रश्नम् । योडशार्द्रापं महादानान्युच्यन्ते क्रमशः स्फुटम् ॥ तुसाहिरण्डगर्भोश्वद्धाण्डं करुरपादपः । गोथहक्षे त्रिरणस्य धेन्यश्ची क्रमिच्चे ततः ॥ usts [ Appendix

P. 313, 1. 2, चात्र for तत्र ; 1. 3, न नान्यथा for च नान्यथा ; 1. 5, दिश्वनाः for दिश्यताः ; 1. 7, न यक्षं नायकं कार्य द्वाराभ्यां मध्यतः रियतः for the whole line ; ll. 8 and 9, are omitted; The colophon reads:

इति श्रीलक्ष्मीयरविराचिते कल्पतसै दानकाण्डपरिच्छेदस्तम्पूर्णः ( रामः ) संवद १७३५ चैत्रकृष्ण एकादस्यां भौमवासरे गोविन्देन लिखितम् ॥

४१५

श्चव्यादानादिदानानि दोषदानादिकं तथा । अक्षिष्टोमादिदानानि वस्त्रोणीयटकाति च ॥ एवमादीनि दानानि प्रोच्यन्ते लोकतस्ये ॥ हिरण्याश्वरथपश्चादेः हेमभूपितं च रथस्ततः (१) । पश्चाप्तवदानञ्च धरादानं ततः परम् ॥ विश्वचकं कल्पलता सप्तसागरमेव च । रलधेनर्महाभूतघण्टादानानि पोडश ॥ महादानानि दशधा श्रीच्यन्ते च ततः परमः। सर्वर्णदानम् प्रथमं अस्वदानमतः परम् ॥ तिलदानं इस्तिदानं दाधीदानं स्थस्य च । शृहदानं महीदानं कन्यादानं ततः परम् ॥ क्षिलाधेनुदानम् दशदानान्यनुकमात् । आनन्द्विधि(पि)दान्य पूर्वं महनिधेस्ततः॥ ततस्त शिखादानं उत्कृष्टं सर्वेकामदम्। ततोऽतिदानान्यच्यन्ते क्रमेण प्रथमं ततः ॥ धेतुदानं भूमिदानं सरस्वत्यास्तृतः परम् । मृर्तिदानानि सर्वाणि वक्ष्यन्ते कमग्रः स्फुटम् ॥ धीनारायणदानं च दानं गोपालकस्य च । वराहदानन्तु हरेः छक्ष्मीनारायणस्य च ॥ गारुड्य तथा दानं दक्षिणामृतिसीज्ञकम् । द्वेतास्त्रदानम ततो गजदानन्त्येव च ॥ कृष्णाजिनं ततः प्रोष्तं कालचकाभिधं ततः । यमदानं ततः बाछं विशेषेणाधीमधीयते ॥ वर्षदानं प्रथमतः मासदानमतः परम् । विधिदानं वतः सापकूपदानमतः परम् ॥ ततः धर्कममुख्यानि दानानि सुबह्न्यदि । ततोऽनन्तफलं बस्बेऽभयदानं ग्रविस्तरम् ॥ अष्रदान ततो बारि दानादीन्यबहुन्यपि । वर्षेऽत्रश्चारदानभने छामदानभने भै तवः ॥



|     | Rs. A.                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8.  | Rūpakaşatka (***): six dramas by Vatsarāja,<br>minister of Paramardideva of Kalinjara (12th-13th<br>century): edited by C. D. Dalal, 1918, pp. 12+191<br>Out of print.                                                          |
| 9,  | M                                                                                                                                                                                                                               |
|     |                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | Gujarat, to Jaimsm, by Yasabpila, an officer of King<br>Ajayadeva, son of Kumārapala (A.D. 1229 to 1232):<br>edited by Muni Chaturvijayau with Introduction and<br>Ajpendices by C. D. Dalal, 1918, pp. 32+135+20. Out of print |
| 10. | Hammīramadamardana (प्रशेरमद्भारः): a drama gloniy-<br>ing the two brothers, Vastupāla and Tejahpāla, and thor<br>King Viradhavala of Dholka, by Jayasınhasün: edited<br>by C. D. Dalal 1929, pp. 15-493                        |

9 C. D. Dalai, 1920, pp. 16-98
11. Udaysaundarikathā ( उद्याप्तरेक्या): a Campū, by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers, Chchittarsja, Nāgārjuna, and Mummunraja, successive rulers of Konkan: edited by C. D. Dalai and Embar Krishnamacharya, 1920,

pp. 10+153+7

12. Mahāvidyāvidambana (ম্বাহিলার্বন্দর): a work on Nyāya Philosophy, by Bhatta Vādndra (13th century): edited by M. R. Telang, 1920, pp. 44+189+7

9 - 8

2-4

7 - 8

1-4

13. Prācinagurjarakāvysangraha (মাণীনুসাংলান্যসুৰ): a collection of old Gujarati poems dating from 12th to 15th centures A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920, pp. 140+30

 Kumārapālapratibodha (зыкспенататым): a biographical work in Prākṛta, by Somaprabhāchārya (A.D. 1195): edited by Muni Jinavijayaji, 1920, pp. 72-4-478

 Sangitamakaranda (परीसम्बद्ध): a work on Music, by Narada: edited by M. R. Telang, 1920, pp. 16+64 Out of print.

17. Kavindrācārya List (ক্ৰীন্ত্ৰ্ব-যুদ্ধের): list of Sanskrit works in the collection of Kavindrācārya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Anantakrishna Sastry, with a Foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921, pp. 204-31. 0-12

 Vārāhagṛbyasūtra (বার্থের্ডের): Vedic ntual of the Yajurreda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920, pp 5+24

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -          |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 19. | Lekhapaddhati (ঔষ্থৰ্মি): a collection of models of<br>State and private documents (8th to 15th centuries):<br>edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925,<br>pp. 11+130                                                                                                                                                                   | Rs.<br>2-  |
| 20  | Bhavisayattakahā or Paūcamīkahā (หรือบุพพา): a romance m Apabhramša language, by Dhanapāla (c 12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923, pp. 69+148+174                                                                                                                                                                        | 6-         |
| 21. | A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS. in the Bhandars at Jesalmere (উত্তৰ্গদেশ্যলাহাণ, ব্ৰুত্ত্বা), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B Gandhi, 1923, pp. 70-4-101                                                                                                                                       | 3          |
| 22, | Parasurāmakalpasūtra (पर्युरामकल्पस्व): a work on<br>Tantra, with the commentary of Rāmesvara: edited<br>by A. Mahadeva Sastry, 1923, pp. 23+390 Out of                                                                                                                                                                                            | print      |
| 23, | Nityotsava (দিল্লান্ত্ৰ): a supplement to the Parasurāma-<br>kalpasūtra by Umānandanātha edited by A. Mahadeva<br>Sastry, 1923. Second revised edition by Swami<br>Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252                                                                                                                                             | 5-0        |
| 24, | Tantrarahasya (तन्तरस्थ): a work on the Prābhākara<br>School of Pūrvamīmamsā, by Rāmanujacārya: edited<br>by Dr R. Shamasastry, 1923, pp. 15+84. Out of p                                                                                                                                                                                          | rınt.      |
| 25, | 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|     | 100000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | C)         |
|     | vol. I, 1924, pp. 39+290 (out of print), vol. II, 1925, pp. 16+324                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0-0        |
| 26, | <ol> <li>Sādhanamālā (мижнику): a Buddhist Tintre<br/>text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312<br/>small works, composed by distinguished writers<br/>edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated 2 vols,<br/>vol. I, 1925, pp. 23-432; vol. II, 1928, pp 1834-295</li> </ol>                                                           | 4-0        |
| 27. | A Descriptive Catalogue of MSS, in the Central Library, Baroda (कर्षाद्वाराकांग प्रवाहको); compiled by G. K. Shrigondekar and K. S. Ramaswam Shastr, with a Preface by Dr. B. Bhattacharyva, in 12 vols., vol. I (Veda, Vedalaksana, and Upanisads), 1925, pp. 28+264                                                                              | <b>-</b> 0 |
| 28, | 94. Mānasollāsa or Abhilaşitārthacintāmani (মাল্য)-<br>য়াল): an encyclopadie work treating of one hundred<br>different topica connected with the Royal household<br>and the Royal court, by Someśvaradeva, a Chalukya<br>kung of the 12th century: edited by G K Shingondekar,<br>3 vols., vol. I, 1925, pp. 18+146, vol. II, 1939,<br>pp. 59+301 | 10         |

| sophical work of the 8th century, by Sāntaraksits<br>with Pañjikā by his disciple Kamalastla: edited b<br>Pandit Embar Krishnamacharya, with a Forewor<br>by Dr. B. Bhattacharyya, 2 vols., 1926, vol.,<br>pp. 157+80+582; vol. II, pp. 4+353+102                     | y<br>i   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 33, 34. Mirat-i-Ahmadi (কিনের-মেন্ডাই): by Ali Mahan<br>mad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat<br>edited in the original Pensau by Syed Nawab Al<br>Professor of Persian, Baroda College, 2 vols., illus<br>trated, vol. 1, 1926, pp. 416; vol. II, 1928, pp. 632 | :        |
| 35. Münavagrhyasütra (মাৰসমায়ৰ): a work on Vedintual of the Yajurreda with the Bhāsya of Aṣṭāvakra edited by Rāmakrāhan Harshāji Šāstri, with a Preface by B. C. Lele, 1926, pp. 40+264                                                                              | :        |
| 36,68. Nāṭyaāāstru (সাক্ষাম): of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmr: edited by M. Ramakrahna Kavi, 4 vols. vol. I, illustrated 1923, pp. 274-397 (out of print); vol. II, 1934, pp. 234-234404.                                                   |          |
| <ol> <li>Apabhraniński vyatrayi i wwaterawań) consisting of<br/>three works, the Carcart [Upadeśaraskyana, and<br/>Kślasvarupakulaka, by Jinadatta Süri (12th century),<br/>with commentaries: edited by L. B. Gandhi, 1927,<br/>pp. 124+115</li> </ol>               | !        |
| 38. Nyāyapraveša (ভাষাৰ্থম), Part I (Sanskrit Text): on<br>Buddhist Logic of Diānāga, with commentaries of<br>Haribhadra Sūri and Parsvadeva: edited by A. B.<br>Dhruva, 1930, pp. 39+104                                                                             | f print. |
| 39. Nyāyapraveša (जायश्रीम), Part II (Thetan Text):<br>edited with introduction, notes, appendices, etc by<br>Vidhusekhara Bhattacharyya; 1927, pp. 27+67                                                                                                             | 1-8      |
| 40. Advayavajrasangraha (অংশবার্থ): consisting of twenty short works on Buddhism, by Advayavajra: edited by Haraprasad Sastri, 1927; pp. 39+68                                                                                                                        | 2-0      |
| 42, 60. Kalpadrukośa (****Tsahu): standard work on Sanskrit Lexicography, by Keśava: edited by Ramavatara Sharma, with an index by Shrikant Sharma,                                                                                                                   |          |
| 2 vols., vol. I (text), 1928, pp. 64+485; vol. II (index), 1932, pp. 283                                                                                                                                                                                              | 14-0     |

29. Nalaviläsa (अवशिष्य): a drama by Rămachandrasūri, pupil of Hemachandrasūri, describing the Pauršnika story of Nala and Damayanti: edited by G. K. Shrigondekar and L. B. Gandhi, 1926, pp. 40+91
30. 31. Tattvasanaraha (अवश्राप): a Buddhist philo-

|             | •                                                                                                                                                                                                                                               | Rs. A. |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 13.         | Mirat-i-Ahmadi Supplement (विराज-र अर्घाई) परिविष्य):<br>by Ali Muhammad Khan. Translated into English<br>from the original Persian by C. N. Seddon and Sysd<br>Nawab Ali Illustrated. Corrected reissue, 1928,<br>pp. 15+222                   | 6–8    |
| н.          | Two Vajrayāna Works (গ্রথান্ড্রা): comprising<br>Prajūopāyavmišcayasiddhi of Anaigavajra and Jūāna-<br>siddhi of Indrabhūti: edited by Dr B Bhattacharyya,<br>1929, pp. 21+118                                                                  | 3–0    |
| <b>1</b> 5. | Bhāvaprakāšana (आवश्रकासन): of Śāradātanaya, a<br>work on Dramaturgy and Rasa (A.D. 1175-1250);<br>edited by His Holiness Yadugir Yatiraja Swami,<br>Melkot, and K S. Ramaswami Sastrı, 1929, pp. 98+410                                        | 7-0    |
| <b>46.</b>  | Rāmacarita (राज्यस्त): of Abhinanda, Court poet<br>of Hāravarsa, probably the same as Devapala of the<br>Pāla Dynasty of Bengal (c 9th century A.D.): edited<br>by K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 29-4467                                    | 7-8    |
| 47.         | Nañjarājayaśobhūṣaṇa (লয়জেফাট্যুখ্য): by Nrsimha-<br>kavi aluas Abhinava Kālidāsa, a work on Sanskrit<br>- arāja, son of<br>namacharya,                                                                                                        |        |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                 | 5-0    |
| 48.         | Nätyadarpana (বাৰ্থ্ৰ): on dramaturgy, by<br>Rāmacandra Sūr with his own commentary edited<br>by L. B. Gandh and G. K. Shrigondekar, 2 vols.,<br>vol. I, 1929, pp. 23+223                                                                       | 4-8    |
| 49.         | Pre-Dinnāga Buddhist Texts on Logic from Chinese of man the English Tubetan text and American text and and the re-translation into Sanskrit from Chinese of and Tarkašāstra: edited by Gusenne                                                  |        |
|             | Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91                                                                                                                                                                                                              | 9-0    |
| 50.         | Mirat-i-Ahmadi Supplement (विराव र चरवरी परिविद्य):<br>Persian text giving an account of Gujarat, by Ah<br>Muhammad Khan edited by Syed Nawab Ah, 1930,<br>pp. 254                                                                              | 6–0    |
| 51,         | 77. Trişaştisalikāpuruşacaritra (fətiznensi gətəftə);<br>of Hemacandra translated into English with copious<br>notes by Dr. Helen M. Johnson, 4 vols., vol. 1<br>(Adisvaracaritra), 1931, pp. 19+530, illustrated;<br>vol. II, 1937, pp. 22+396 | 26-0   |
| 52.         | Dandaviveka (द्यक्ति): a comprehensive Penal Code<br>of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th<br>century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala<br>Krṣṇa Smṛtitirtha, 1931, pp. 34+330                                                  | 8–8    |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                 |        |

Rs. A.

| 53.  | Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (গুল্লদাল):<br>the earliest and the most authoritative work of the<br>Tantra School of the Buddhist (3rd century A.D.):<br>edited by Dr B. Bhattacharyya, 1931, pp. 39+210                                                                                                                              | 4-4    |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 54.  | Jayākhyasamhitā (স্বাচ্ছাইরেনা): an authoritative<br>Pāficarātra work of the 5th century A.D.: edited by<br>Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with a Foreword<br>by Dr. B. Bhattacharyya, 1931, pp 78+47+454                                                                                                                         | 12-0   |
| 55.  | Kävyslankürasärasanigraha ( कावालहारकारकार हार) of Udbhata with the commentary probably the same as Udbhataviveka, of Rajimaka Thaka (lith century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1931, pp. 48+62                                                                                                                             | 2-0    |
| 56.  | Pārānanda Sūtra (पाराजन्यप): an ancient Tāntrio work of the Hindus in Sūtra form: edited by Swami Trivikrama Tirtha with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 1931, pp. 30+106                                                                                                                                                           | 3~8    |
| 57,6 | 19. Ahsan-ut-Tawarikh (জাব্যান-জন্তনাথেছ): history of the Safawi Period of Persan History, 15th and 16th centurnes, by Hasani-Rumiu: edited by C. N. Seddon, 2 vols. (Persian text and translation in English) vol. I, 1932, pp. 36-510; vol. II, 1934, pp. 15+301                                                                      | . 19-8 |
| 58.  | Padmānanda Mahākāvya (पशास्त्रपाकार): giving the life.history of Rsabbadeva, the first Tirthankara of the Jamas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, 1932, pp. 99+667                                                                                                                                    | 14-0   |
| 59.  | Sabdaratnasamannvaya ( w= <aupmqu): 1932,="" 31-4055<="" a="" an="" b.="" bhattacharyya,="" by="" class="" compiled="" dr.="" edited="" foreword="" in="" interesting="" king="" lexicon="" maratha="" nānōrtha="" of="" pp.="" sahaji="" sanskrit,="" sästri,="" tanjore:="" td="" the="" vitthala="" with=""><td>11~0</td></aupmqu):> | 11~0   |
| 61,  | 91. Saktisangama Tantra (अधिवस्थनम्ब): comprising<br>four books on Käll, Tärä, Sundari, and Chhinnamastä:                                                                                                                                                                                                                               |        |
| •    | edited by Dr. B. Bhattacharyya, 4 vols., vol. I, Kālikhanda, 1932, pp. 13+179; vol. II, Tārākhanda, 1941, pp. 12+271.                                                                                                                                                                                                                   | 5-8    |
| 62.  | Prajaāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, 2 vols., vol I, 1932,                                                                                                                                                                                                                                          | 12-0   |
| 63.  | Tarikh-i-Muharakhshahi (मारिक-र-मुवारकमार्च); con-<br>temporary account of the kings of the Saiyid Dynasty<br>of Delhi: translated into English from original Persian<br>by Kamal Krishna Basu, with a Foreword by Su<br>Jadunath Sarkar, Kt., 1932, pp. 134-299                                                                        | 7-8    |
| 64.  | Siddhantabindu (furimfur): on Vodanta philosophy,<br>by Madhusudana Sarasvati with the commentary of<br>Purusottama: edited by P. C. Divanji, 1933,                                                                                                                                                                                     | 1-0    |

|                           |                                                                                                                                                                                | Rs. A.                |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| Vimu<br>own               | dhi (दर्शविद): on Vedānta philosophy,<br>ktātmā, disciple of Avyayātmā, with the auth<br>commentary: edited by M. Hiriyanna, 16<br>3+697                                       | by<br>or's            |
| Sütra<br>Dr. G            | Shābara-Bhāṣya ( খাবেমাথা): on the Mimār<br>s of Jaimini translated into English<br>Janganath Jha, in 3 vols, 1933-1936, vol.<br>5+705, vol. II, pp. 20+708, vol. III, pp. 28  | by<br>I,              |
| religio<br>Java<br>pp. 35 | rit Texts from Bali (খাভিত্তীব্যক্তা): compris<br>pus and other texts recovered from the islands<br>and Bali: edited by Sylvain Levi, 19:<br>5+112                             | of<br>33,<br>3–8      |
| by Vi                     | nja Sataka (नारायधानक): a devotional pos<br>idyākara with the commentary of Pitāmbar<br>i by Shrikant Sharma, 1935, pp. 16+91                                                  | a:<br>2-0             |
| Smrti<br>hv th            | arma-Kaustubha (রাস্থর্যনীর্ম): an elabors<br>work on Rājadharma, by Anantadeva: edit<br>ie late Mahāmahopādhyāya Kamala Krish<br>itirtha, 1935, pp. 30+506                    | edi                   |
| प्रस्टकी र                | uese Vocables in Asiatic Languages (পার্দারী<br>ম): translated into English from Portugue<br>of. A. X. Soares, 1936, pp. 125+520                                               | ज-<br>se<br>12-0      |
| Nyāya<br>the Pr           | nratna (বাৰক্ৰে): a commentary on the<br>rratnamāls of Pārthasārathi Misra by Rāmānuja<br>rābbākara School: edited by K. S. Ramaswar<br>, 1937, pp. 69+346                     | he<br>of<br>ni<br>4–8 |
| dars a                    | criptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhan<br>at Pattan (पनभाषात्राची पनस्वते ) : edited fro<br>otes of the late Mr. C. D. Dalal by L. B. Gandh<br>, vol. I, 1937, pp. 72+498 | m                     |
| menta<br>Arithn           | tilaku (मणिवित्यक): of Šrīpatī with the con<br>ry of Simhatilaka, a non-Jain work o<br>netic with a Jain commentary: edited by H F<br>lia, 1937, pp. 81+116                    | n                     |
| showir                    | reign Vocabulary of the Quran (क्रावस्टकार)<br>og the extent of borrowed words in the sacro<br>compiled by Professor Arthur Jessey, 1938<br>+311                               | d                     |
| the cor<br>by Dr.         | tvasangraha (সভায়ুৰ): of Säntarakşıta wil<br>mmentary of Kamalasila: translated into Englisi<br>Canganath Jha, 2 vols., vol I, 1937, pp 8+739<br>, 1939, pp. 12+854           | 1                     |
| mystic<br>Triviki         | -vilāsa (ৰ্ঘণিভাষ): of Hamsa Mitthu: oi<br>practices and worship: edited by Swam<br>rama Tirtha and Mahāmahopādhyāya Hathibha<br>1, 1937, pp. 13+331                           | ī                     |
|                           | ,                                                                                                                                                                              | -                     |

| ,   | •                                                                                                                                                                                                                                | Rs. A. |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 32. | Süktimuktävalî (হরিদুয়াবর্তী): on Anthology, of<br>Jalhana, a contemporary of King Kṛṣṇa of the<br>Northern Yādava Dynasty (A.D. 1247): edited by E.<br>Krishnamacharya, 1938, pp. 66+463+85                                    | 11-0   |
| 35. | Brhaspati Smrti (वस्त्रानिजृति): a reconstructed text<br>of the now lost work of Brhaspati: edited by K. V.<br>Rangaswami Aiyangar, 1941                                                                                         | 13-0   |
| 36. | Parama-Samhitā (परमप्तिना): an authoritative work of the Päächarātra system: edited by S. Krishnaswami Aiyangar, 1940, pp. 45+208+230                                                                                            | 8-0    |
| 87. | Tattvopaplava ( संजोधस्य): a masterly criticism of the opinions of the prevailing Philosophical Schools by Jayarāfi edited by Pandıt Sukhalalji and R. C. Parikh, 1940, pp. 21+144                                               | 4-0    |
| 88. | Anekāntajayapatākā (খণ্ডাগোলাখা): of Haribhadra<br>Sūrī (8th century A.D.) with his own commentary and<br>Tippanaka by Munichandra, the Gurn of Vādideva<br>Sūrī: edited by H.B. Kapadia, in 2 vols vol. I, 1940,<br>pp. 324-404 | 10-0   |
| 89. | Sästradîpikā (মাজবীপিকা): a well-known Mimāmsā<br>work: the Tarkapāda translated into English by D.<br>Venkatramiah, 1940, pp. 29+264                                                                                            | 5-0    |
| 90. | Carelli, 1941, pp 35+74                                                                                                                                                                                                          | 2-8    |

#### II. BOOKS IN THE PRESS.

- Nāṭyaśāstra (সামাছা): edited by M. Ramakushna Kavi, 4 vols., vol. III.
- Alarinkāramahodadhi (चन्द्रार्थार्थार्थ): on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by L. B. Gandhi.
- Dvādašāranayacakra (दाद्यारच्यात): an ancient polemical treatuse of Mallavādi Sūri with a commentary by Simhasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.

- 5. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (খরবাবালরীয় ঘ্যায়েখী): compiled by K. S. Ramaswami Shastri, 12 vols., vol, II (Śranta, Dharma, and Grhya Sütras).
- Mādhavānala-Kāmakandalā (নাম্বান্ত্রান্তম্বা): a romance in old Western Rajasthani by Ganapati, a Kāyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar.
- Anekāntajayapatākā ( धनेकानाजपासाका ): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūr.: edited by H. R. Kapadia, in 2 vols., vol. II.
- Samrāt Siddhānta (খ্যাব্ধিবাল): the well-known work on Astronomy of Jagannātha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Kedar Nath, Rajijvotisi
- Vimalaprabhā (বিশ্বস্থা): the commentary on the Kālacakra Tantra and an important work of the Kālacakra School of the Buddhists edited by Giuseppe Tucci.
- Aparājitāpṛcchā (অবংগিলাযুক্তা): a voluminous work on architecture and fine-arts edited by P. A. Mankad.
- 11. '. work on second
- 12 An Alphabetical List of MSS, in the Oriental Institute, Baroda ( মুখনান্ত্রী): compiled from the existing card catalogue by Raghavan Nambiyar Siromani, 2 vols., vol 1
- Vivada Cintamani (ริสารุโรสาเพราะ): of Vachaspati Miśra; an authoritative Smrti work on the Hindu Law of Inheritance: translated into English by Dr. Ganganath Jha.
- Tarkabhāṣā ( тамич): a work on Buddhıst Logic, by Mokṣākara Gupta of the Jagaddala monastery edited with a Sanskrit commentary by Embar Krishnamacharya
  - 16 Hetubinduţikā (ইনুফিন্টারা): commentary of Arcata on the famous work of Dharmakirti on Buddhist logie: edited from a single MS. discovered at Pattan, by Sukhalalji.
- 16. Gurjararāsāvalī (কুম্বোগ্ৰাকী); a collection of several old Gujarati Rāsas: edited by B. K Thakore, M D. Desai, and M. C. Modi.

#### III. BOOKS UNDER PREPARATION.

Rs. A.

- Prajñāpāramitās (সমাধাবিদা): commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, 2 vols., vol. II.
- Śaktisangama Tantra (মলিনামনলৰ): comprising four books on Kall, Tara, Sandari, and Chhinnamasta: edited by Dr. B. Bhattacharvya, 4 vols., vols. III-IV.
- Nāṭyadarpaṇa (লাবাইছব): introduction in Sanskrit on the Indian drama, and an examination of the problems raised by the text, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- Kṛṭyakalpataru (ফ্রেক্ডবর্ম): one of the earliest Nibandha works of Iakṣmidhara: edited by K. V. Rangaswami Aiyangar, 8 vols. vols. VI-VIII.
- 5. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ৰহাব্যেজনীয় ঘ্যক্তবী): compiled by the Library Staff, 12 vols., vol. III (Smrti MSS.).
- Mānasollāsa (মান্দ্রীক্ষার): or Abhilaşitārthacintāmaņi: edited by G. K. Shrigondekar, 3 vols., vol. III.
- 7. Nitikalpataru (নীনিকল্নর): the famous Niti work of Ksemendra: edited by Sardar K. M. Panikkar.
- 8 Chhakkammunaeso (अकुणवरणो): an Apabhrathsa work of the Jams containing didactic religious teachings: cdited by L. B. Gandh.
- 9. `. ( (तथ्ययोगागरतन्त्र ): dedalas or magio circles Dr. B. Bhattacharyva.
- 10 Basatin-i-Salatin (वास्तिन-र-पास्तिन): a contemporary account of the Sultans of Bijapur. translated into English by M. A. Kazi and Dr. B. Bhattacharyya.
- Madana Mahārnava (মর্মধ্যর্থন): a Smṛti work principally dealing with the doctrine of Karmavipāka composed during the reign of Māndhātā, son of Madanapāla. edited by Embar Krishnamacharys.
- 12 Trişastıśalākāpurusacaritra (বিৰ্থিযুক্তাকা সুৰ্য্যুক্তি); of Hemacandra: translated into English by Dr. Helen Johnson, 4 vols., vols III-IV.
- Bṛhaspatitattia (ছম্মানিক্স): a Śaiva treatise belonging to an early stratum of the Āgamie literature written in old Javanese with Sanskrit ślokas interspersed in the text: edited by Dr A. Zeiseniss.
- 14. Anu Bhāṣya (ապալալ): a standard work of the Suddhādwarta School; translated into English by G. H. Bhatt.

- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan ( ঘলনদাহানারীয় ঘলফুলী): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- 17. Nātyašāstra (কাৰ্মান্তে): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: second revised edition by K. S. Ramaswami Shastri Siromani, vol. I.
- 18. Nātyašāstra (ন্যেম্র): of Bharata with the commentary of Abhinava Gupta: edited by M Ramakrishna Kavi, 4 vols, vol IV
- 19. Bhojanakutihala (গীমৰকুহৰ): on the methods of preparing different dishes and ascertaining their food value written by Raghunatha Sün, disciple of Anantadova in the 16th century A.D.: edited by Ananta Yapueswar Shastri Dhupkar.
- 20. Tattvacintāmaṇi (বঅধিলাদখি) with the Aloka and Darpana commentaries: edited by Dr. Umesh Misra.
- 21 Rāsasangraha (বাদখন্স) a collection of 14 old Gujarati Rāsas, composed in the 15th and 16th centuries: edited by M R. Majumdar.
- 22. Pārasīkakoṣasaṅgraha (पारचीककोषधण). a collection of four Persian Sanskrit lexicons: edited by K. M. Zaveri and M. P. Majumdar.
- Dhūrtasvāmi Bhāṣya (খুন্নির্দান্য): a commentary
  on the Aśvalāyana Grhyasūtra: edited by A. Chinnaswami Shastri.
- 24. Kodaṇḍamaṇdana (কাহ্ডদখন): a work on archery attributed to Maṇḍana Sūtradhāra edited by M. Ramakrishna Kavi.
- 25 Matangavṛtti ( मनाविष्ण ). a commentary on the Matanga Pārameśvara Tantra by Rāmakantha Bhatta: edited by Mahamahopadbyaya Jogendranath Bagchi.
- 26. Upanişat-Sangraha (ওপনিষয়েম): a collection of unpublished Upanişads: edited by Shastri Gajanan Shambhu Sadhale.

For further particulars please communicate with—

THE DIRECTOR,

Oriental Institute, Baroda.

#### THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

The Comparative Study of Religions: [Contents: . 1 . .

| Widgery,  | M.A. | 1922 |
|-----------|------|------|
| 1,146043, | ,    |      |

Goods and Bads: being the substance of a series of

talks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda, [Contents: introduction, I. physical values. II. intellectual values. III. æsthetic values. IV. moral value. V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5)

3. Immortality and other Essays: [Contents: I, philosophy and life. II, immortality. III, morality and religion. IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver Lodge on science and religion. IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection. XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]; by Alban G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3)

Confutation of Atheism: a translation of the Hadis-i-Haltla or the tradition of the Myrobalan Fruit: trans-0 - 14lated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918 . . .

Conduct of Royal Servants: being a collection of verses from the Viramitrodaya with their translations in English, Gujarati, and Marathi: by B. Bhattacharyya, M.A., Ph D.



Rs. A.

15-0

2-0